

13912916

وا وقوم العلامات وقيد الر

6 6 19 0 5 5 5 3 3 3 5

# باروخ استوزا اخسال ق

چاپ د ۆم بااصلاحات وتجديدنظر

| صفعه  | عنوان                             |   |
|-------|-----------------------------------|---|
| پنج   | ديباچه                            | ! |
| نه    | مقدمهٔ چاپ دوم                    |   |
| يازده | مقدمة مترجم                       |   |
|       | بخش اول: در بارهٔ خدا             |   |
| 1     | تعاريف                            |   |
| 11    | اصول متعارفه                      |   |
| 14    | قضايا                             |   |
| ۶۱    | ذيل                               |   |
|       | بخش دوم: دربارهٔ طبیعت و منشأ نفس |   |
| ٧٠    | پیشگفتار                          |   |
| ٧٠    | تعاریف                            |   |
| 77    | أصول متعارفه                      |   |
| ٧٣    | قضايا                             |   |
| ۹ ۰   | اصول متعارفه                      |   |
| ۹ ۰   | احكام                             |   |
| 97    | اصول متعارفه                      |   |
| 98    | احكام                             |   |



تأليف باروخ بنديكت اسيينوزا

ترجمهٔ دکتر محسن جهانگیری (استاد دانشگاه تهران)

ويراستة اسماعيل سعادت

نسخه پرداز : مسعود رژدام

مرکز نشر دانشگاهی، تهران

چاپ اول ۱۳۶۴

چاپ دوم ۱۳۷۶ (با تجدید نظر)

حرو فچینی : مرکز نشر دانشگاهی (نوشین شاهنده)

چاپ: محمد امين

حق چاپ برای مرکز نشر دانشگاهی محفوظ است

#### فهرسبوبسي پيش از انتشار كتابخانة ملي جمهوري اسلامي ايران

| Spinoza, Benedict                                          | المپيتوزا، بنديكت، ۱۶۳۲ ـ ۱۶۷۷                 |  |  |
|------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--|--|
| یری: و براستار استاعیل سیعادت ب                            | ا اخلاق / باروخ البينوزا؛ ترجمهٔ محسن جهانگ    |  |  |
|                                                            | (ویرایش ۲]. ــ تهران : مُرکز نشر دانشگاهی، ۷۶٪ |  |  |
|                                                            | سی ، ۲۶۰ ص.                                    |  |  |
| ISBN 964-01-0852-9 (pbk)                                   |                                                |  |  |
| ISBN 964-01-8151-X (hc)                                    |                                                |  |  |
| فهرستنریسی براساس اطلاعات فیها (فهرستنویسی پیش از انتشار). |                                                |  |  |
| Ethica = Ethic.                                            | عنوان اصلي :                                   |  |  |
|                                                            | واژدنامه.                                      |  |  |
|                                                            | کتابنامه : ص. [۳۴۴] ـ ۳۴۶.                     |  |  |
| ، مسترجسم، ب. مسرکز نشسر                                   | ۱. اخلاق الف جهانگیری، محسن، ۱۳۰۸ ــ           |  |  |
|                                                            | دانشگاهي. ج. عنوان.                            |  |  |
|                                                            | ۱۳۲۵ الف ۵۳ الف / B ۲۸۹۹                       |  |  |
|                                                            | 1446                                           |  |  |
| r 49 - 9 A 9 Y                                             | كتابخانة ملي ايران                             |  |  |
|                                                            |                                                |  |  |

### بسمالله الرحمن الرحيم

ديباچه

صفحه

کتاب اخلاق اسپینوزا که در آینده ـ در مقام ذکرکتب و رسالات او ـ در بارهٔ آن به درازا سخن گفته خواهد شد، حاصل یک عمر تجربه و تحقیق و تفکر و تأمل و حاوی سنجیدهترین و مخته ترین و نهایی ترین اندیشه های فلسفی و حامل پیامها و بشارتهای معنوی و به گفتهٔ کولریج (Coleridge) شاعر نامدار انگلیسی، انجیل او و بلاشک از امّهات کتب فلسفی غرب است که بهراستی عمیق و دقیق و پربار و پرمحتوی و در عین حال بسیار صعب و سخت و مجمل و موجز است بهطوري كه فهم هر جملهٔ آن نيازمند تأملي عميق و شرحي كشّاف است. مؤلف بنابر سنّت متداول عصرش كتاب را به زبان لاتيني نوشته است، بعدها این کتاب به زبانهای مختلف از جمله زبان انگلیسی بهکرات ترجمه شده است. من در سال ۱۳۵۵ شمسی به تشویق یکی از استادان بارع دانشگاه تهران از روی ترجمهٔ انگلیسی W.H. White به ترجمهٔ آن به زبان فارسی پرداختم. در آغاز کار را سهل و ساده پنداشتم. امًا بهتدریج اهمیت و صعوبت کار خود را نمایان ساخت و فهم برخی از عبارات و ادای برخی از مقانی به زبان فارسی جداً مشکل نمود. در نتیجه انصراف حاصل آمد و دست از کار کشیدم. در سال ۱۳۶۰ دوباره بر آن شدم که دنبالهٔ کار را بگیرم و به هر نحوی که شده آن را به پایان برسانم. این بارکه بهخوبی از عظمت و صعوبت کار آگاه بودم، با تصمیم جدی تر و با ارادهٔ استوارتری به کار پرداختم. آثار مفسّران اسپینوزا و سایر ترجمه های انگلیسی کتاب را هم مورد مطالعه قرار دادم. از میان آثار مذکور کتاب پولوک (Pollock) تحت عنوان اسيينوزا، زندگي و فلسفهٔ او (Spinoza, his Life and Philosophy) كتاب ژوكيم (Harold H. Joachim) تحت عنوان بررسي كتاب اخلاق (Harold H. Joachim) (of the Ethics of Spinoza) وكتاب ولفسن (Harry Austryn Wolfson) تحت عنوان فلسفة اسيينوزا (The Philosophy of Spinoza) را مهم و مفيد يافتم، بهويژه كتاب اخيرالذكر راكه بهراستي حاوى نكات فلسفة اسيينوزا و مفتاح كتاب اخلاق اوست و دربارهاش این مثل بهدرستی صادق است که «کلّ الصّید فی جوف الفراء» و لذا بیشتر به مطالعة آنها همت گماشتم و احياناً نكاتي راكه از آنها آموخته بودم در ذيل صفحات آوردم.

| اصول موضوعه                                  | 90    |
|----------------------------------------------|-------|
| قضايا                                        | 98    |
| تبصره                                        | ۱۳۰   |
| بخش سوم: در بارهٔ منشأ و طبیعت عواطف         |       |
| پیشگفتار                                     | 189   |
| تعاريف                                       | 147   |
| اصول موضوعه                                  | 144   |
| قضايا                                        | 144   |
| تعريف عواطف                                  | Y º 1 |
| تعريف عمومي عواطف                            | 714   |
| بخشِ چهارم: در خصوص بندگی انسان یا قوت عواطف |       |
| پيشگفتار                                     | 418   |
| تعاريف                                       | 770   |
| اصل متعارف                                   | 277   |
| قضايا                                        | 777   |
| ذیل                                          | 7.4.7 |
| بخش پنجم: دربارهٔ قدرت عقل، یا آزادی انسان   |       |
| پیشگفتار                                     | 790   |
| اصول متعارفه                                 | 798   |
| قضايا                                        | 794   |
| تبصره                                        | ٣٢٢   |
| فهرست اصطلاحات فارسی، انگلیسی و لاتینی       | 414   |
| فهرست اصطلاحات انگلیسی، لاتینی، فارسی        | ٣٣٣   |
| فهرست اصطلاحات                               | 244   |
| فهرست اشخاص، كتابها، مكانها و قرقهها         | 202   |
| منابع                                        | 207   |
|                                              |       |

عنوان

از میان سایر ترجمههای کتاب هم، پس از ترجمهٔ مذکور در فوق بهترتیب ترجمهٔ Andrew Boyle و ترجمهٔ R.H.M. Elwes و برای فهم بهتر مطالب و عبارات به آنها نیز مراجعه کردم. امّا ترجمهها را غالباً هم در بهکار گرفتن لغات و اصطلاحات انگلیسی بهجای لغات و اصطلاحات لاتینی و هم در بیان و ادای معانی و مفاهیم، مختلف یافتم و این اختلافات در پارهای از موارد به حدی بود که صرفنظر کردن از آن و به تسامح و تساهل گذشتن را شرط دقت و انصاف ندیدم. لذا در اینگونه موارد با بضاعت اندکی که داشتم با بهرهگیری از اطلاع استادان فن به متن لاتینی مراجعه کردم و آنچه را به متن لاتینی نزدیک می نمود و نیز با نظام فکری اسپینوزا سازگار می آمد برگزیدم و آنچه را دور و ناسازگار یافتم رها کردم و گاهی هم برای آگاهی خواننده عبارات مختلف و آنچه را دور و ناسازگار یافتم رها کردم و گاهی هم برای آگاهی خواننده عبارات مختلف خود داند و شاید معانی بهتر و دقیقتری از آنها دریابد؛ و رمز ترجمهها را بهترتیبی که در خود داند و شاید معانی بهتر و دقیقتری از آنها دریابد؛ و رمز ترجمهها را بهترتیبی که در فوق نوشته شده A و C قرار دادم.

برای گزینش واژه های فارسی به جای کلمات لاتینی در کتابهای اخلاق نیکوماخس و نفس تألیف ارسطو، ترجمهٔ اسحق بن حنین، تهذیب الاخلاق و تطهیرالاعراق تألیف ابن مسکویه و اخلاق ناصری نوشتهٔ خواجه نصیرالدین طوسی به کاوش و پژوهش پرداختم، امّا توفیق کلی نیافتم، همچنانکه ارسطو آن دانای بزرگ یونان (اخلاق نیکوماخس، المقالة الثانیة، فصل ۷) و نصیرالدین طوسی آن استاد بشر (اخلاق ناصری، فصل چهارم از مقاصد) و خود اسپینوزا آن اندیشمند نکته دان و نکته سنج و زباندان و زبان فهم (اخلاق، بخش سوّم تعریف، توضیح تعریف ۲۰) در این گونه امور توفیق کلی نیافته اند.

با این همه تا آنجاکه در توان داشتم شرط امانت نگهداشتم، معنی را فدای لفظ نکردم، از به کار بردن الفاظ مترادف احتراز جستم و به بهانهٔ اینکه این عبارت فارسی نیست، یا «حکمای ما این گونه اصطلاحات، و عبارات را به کار نمی برند» از کوشش برای ادای معانی و مقاصد مؤلّف سر باز نزدم.

از خوانندهٔ محترم تقاضا دارم در داوری شتاب نکند و تا همهٔ ترجمه را ولو بهاجمال نخوانده و بررسی نکرده از اظهارنظر قطعی و نهایی خودداری فرماید و در عین حال از استادان حاذق، پژوهندگان وارد و مترجمان ماهر انتظار دارم که از اشتباهات و لغزشهای

نگارنده و نقص کار با نظر اغماض نگذرند و از هدایت و ارشاد دریغ نفرمایند تا در چاپهای آینده مورد استفاده قرار گیرد.

و از آنجا که آشنایی با خانواده، دین و مذهب، دوستان و دشمنان، موافقان و مخالفان یک فیلسوف و آگاهی از نحوة تربیت و تعلیم و طرز تفکر مربّیان و معلمان و کمّیّت و کیفیّت آثار و ارتباطش با اسلاف و تأثیرش در اخلاف در پی بردن به اندیشه و شناختن فلسفهٔ او تأثیر بسیار دارد، که زندگی و اعمال و افعال یک فیلسوف برخلاف یک عالم تمثّل و تعیّن اندیشه و فلسفهٔ اوست، به ویژه فیلسوف صادقی همچون اسپینوزا که به شهادت دوست و دشمن و موافق و مخالف پندارش با کردارش، قولش با عملش و بالاخره ظاهرش با باطنش یکی بوده است و خلاصه آنگونه که اندیشیده زندگی کرده است، لذا لازم دیدم که صفحاتی به عنوان زندگینامهٔ اسپینوزا که حاوی مطالب مذکور باشد بنویسم و در اول کتاب قرار ۱ هم تا خواندهٔ علاقه مند پیش از مطالعهٔ کتاب به خواندن آن بپردازد که مسلماً مفید و سودمند خواهد بود.

در خاتمه بهاقتضای حدیث شریف «من لم یشکر المخلوق لم یشکر الخالق» بر خود فرض می دانم از همهٔ عزیزانی که مرا در این امر خیر یاری فرموده اند تشکر کنم، به ویژه از آقایان دکتر پورجوادی سرپرست محترم مرکز نشر دانشگاهی که علاوه بر تشویق وسائل چاپ آن را فراهم آوردند و دکتر استفان پانوسی استاد زبان شناسی دانشگاه تهران که در فهم عبارات لاتینی و تطبیق ترجمه های انگلیسی با متن لاتینی از هیچ نوع کمکی دریغ نورزیدند، و بالاخص از آقای اسماعیل سعادت ویراستار دقیق و عمیق که با صبر و حوصله و دقت و امعان نظر و خلوص نیت و حسن سلیقت این ترجمه را با ترجمهٔ فرانسوی آن مقابله کردند و اصلاحاتی به عمل آوردند که جداً مؤثر افتاد. امید است مورد استفادهٔ دانشجویان قرار گیرد و پژوهندگان را به کار آید و از ما همچون اثر ناچیزی در صفحهٔ روزگار باقی بماند. والسّلام.

دکتر محسن جهانگیری تهران، فروردین ماه ۱۳۶۴ رجبالاصم ۱۴۰۵

#### بسمه تعالى

#### مقدمهٔ چاپ دوم

در سال ۱۳۶۴، که ترجمهٔ کتاب اخلاق اسپینوزا، فیلسوف نامدار هلندی، در پنجهزار نسخه انتشار یافت، هرگز انتظار نمی رفت کتابی تخصّصی، که فقط مورد مراجعه و مطالعهٔ متأمّلانِ در مسائل فلسفی است، در مدتی نسبتاً کوتاه، کمیاب و نیازمند تجدید چاپ شود. اما از برکت توجه و علاقهٔ هموطنان به ویژه جوانان عزیز به مسائل فلسفی، که به راستی شکوهمند و قابل تحسین و تقدیر است، کتاب کمیاب شد و مشتاقان و علاقه مندان خواستار تجدید چاپ آن شدند. نگارنده، پس از مطالعه و بررسی دقیق و تغییر برخی از اصطلاحات، اصلاح بعضی از عبارات و افزودن نکاتی چند، کتاب را آمادهٔ چاپ کردم. خوشبختانه در این مدّت برخی از اهل فضیلت و دوستداران حکمت به نشر آثار و افکار این فیلسوف بزرگ عنایت ورزیدند، که من جهت قدرشناسی از زحمات ایشان و نیز برای آگاه ساختن بزرگ عنایت ورزیدند، که من جهت قدرشناسی از زحمات ایشان و نیز برای آگاه ساختن علاقه مندان به مطالعهٔ کتابهای فلسفی لازم دیدم به معرّفی آن بزرگان بپردازم. نخست فاضل محترم و مترجم توانا جناب آقای اسماعیل سعادت به ترجمهٔ کتاب رساله در اصلاح فاهمهٔ اسپینوزا همت گماشت، همان طور که انتظار می رفت، کتاب را با نثری پخته و سنجیده فاهمهٔ اسپینوزا همت گماشت، همان طور که انتظار می رفت، کتاب را با نثری پخته و سنجیده مه چاپ رسانید، که به راستی شایستهٔ مطالعه و قابل استفاده است.

آقای دکتر محمدحسن لطفی مترجم عمیق و دقیق، که عمر پربرکت خود را در فنِ ترجمهٔ آثار فلسفی گذرانیده است، قسمت اسپینوزای کتاب فیلسوفان بزرگ کارل یاسپرس را به فارسی برگردانید، که خواندنی و شایستهٔ مطالعه است. آقای دکتر سیدمحمد حکّاک بخش اسپینوزای تاریخ فلسفهٔ فردریک کاپلستون را ترجمه کرد، که برای اطلاع اجمالی از اصول فلسفهٔ اسپینوزا سودمند است.

این جانب نیز، علاوه بر تدریس فلسفهٔ اسپینوزا در دوره های کارشناسی، کارشناسی ارشد و دکتری فلسفه دانشگاه تهران (دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی) «مقالهای تحقیقی انتقادی، در بارهٔ مفاهیم و مسائل اخلاقی در فلسفهٔ اسپینوزا» و مقالهای دیگر تحت عنوان «نظام حالتی در فلسفهٔ اسپینوزا» نوشتم که به زودی در مجلهٔ دانشکدهٔ ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تهران چاپ خواهد شد. کتاب شرح اصول فلسفی دکارت، تفکّرات مابعدالطّبیعی،

#### مقدمة مترجم

یا باید اسپینوزایی باشی و یا هرگز فیلسوف نباشی هگل هگل

باروخ بندیکت اسپینوزا در ۲۴ نوامبر ۱۶۳۲ میلادی در کشور هلند در شهر آمستردام در یک خانوادهٔ سرشناس یهودی مارونی آسفارادی (اسپانیایی پرتغالی) به دنیا آمد. والدینش وی را باروخ (یعنی فرخ) نام نهادند. اما او پس از رانده شدن از جامعهٔ یهود ـ که در آینده بدان اشاره خواهد شد ـ نامش را به بندیکت که مرادف لاتینی باروخ عبری است تغییر داد و پس از آن در نوشته ها و نامه هایش همواره از خود با نام بندیکت نام برد.

دوران کودکی و نوجوانی را در رفاه و آسایش گذرانید. با آداب دینی تربیت یافت و از امکانات تربیتی خوبی برخوردار شد. در مدرسهٔ عبرانی آمستردام به نام یشیباه آدر محضر مدرسان و معلمان نامداری همچون منسح بن اسرانیل مدرس وارد و ماهر کابالا و ساول مورتزیا تلمود شناس عصر به تحصیل زبان عبری و دروس دینی همت گماشت و در فراگیری زبان و دروس مذکور به زودی تا آن حد پیشرفت کرد که در سنین جوانی به خوبی از عهدهٔ خواندن و فهمیدن کتب معتبر عبری برآمد. به تأمّل در متن تورات و رموز و اسرار تلمود همت گماشت و در فرهنگ عرفانی کابالا و تاریخ و سرگذشت قومش به کاوش و پژوهش پرداخت. اطلاعات و معلوماتی عمیق و وسیع به دست آورد، ولی روح کنجکاوش ارضا نشد و آن مقولات و معلومات را در تبیین و توجیه مسائل دینی نارسا یافت. ۱

از این رو بر آن شد که زبان لاتینی بیاموزد تا بدین وسیله با دنیای دیگری از علم و

و رسالهٔ مختصرهٔ او را هم ترجمه کردهام که آمادهٔ چاپ است. بر خود فرض میدانم که از تمام عزیزانی که مرا در چاپ مجدد این کتاب یاری کردند تشکّر کنم، مخصوصاً از آقایان دکتر نصرالله پورجوادی مدیر محترم مرکز نشر دانشگاهی و فاضل محترم جناب اسماعیل سعادت و جوان جدّی و پرکار آقای مسعود رژدام که با بردباری و حوصله به کار نسخه پردازی کتاب اهتمام ورزیدند.

در پایان از قادر منّان مسئلت دارم که این کمترین را بیش از پیش موفّق گرداند تا این روزهای واپسین عمر خود را در نشر فرهنگ و معارف بشری بگذرانم.

آمین یا رب العالمین تهران، مهر ۱۳۷۶ ربیع الثانی ۱۴۱۸ دکتر محسن جهانگیری

<sup>1.</sup> Baruch Benedict Spinoza 2. Marrans 3. Sephardic

<sup>4.</sup> Yeshibah, Leon Roth, "Jewish Thought in the Modern World" (The Legacy of Israel, p. 366).

۵. Manasseli Ben Israel فیلسوف و متکلم یهودی (۱۶۵۷–۱۶۰۴).

Cabbala ۶ با Cabala یا قبّاله فرهنگ عرفانی یهود.

<sup>7.</sup> Saul Levi Morteria

۸. تنمود بهمعنی تعلیم از کبب دینی معروف یهود.

<sup>9.</sup> Will Durant, The Story of Philosophy, p. 149 & The Story of Cardization, part 8, chap. 22, p. 620

اما او این تکفیر و لعن و طرد را به چیزی نگرفت و در برابر آن هرگز از خود ضعفی نشان نداد، زیرا حکمتش ایجاب می کرد که: «در مقابل حوادث ولو هرقدر ناگوار باشد استقامت ورزد و به آنچه پیش آمده رضا دهد، خطای خطاکاران و لغزش جاهلان را ببخشد و آنچه را بد و بدبختی مینماید به چیزی نگیرد، زیرا همهٔ امور طبق حکم سرمدی خداوند جریان مییابد و در نظام عالم شرّی وجود ندارد». ۱۹ لذا پس از دریافت خبر تکفیر با خونسردی گفت: «این مرا به هیچ چیزی جز آنچه باید انجام دهم وادار نمیکند. ۲۰» در این وقت بود که نامش را از باروخ عبری به بندیکت لاتینی تغییر داد۲۱، و گو با بدین ترتیب خواست رابطهٔ خود را بهکلی از جامعهٔ یهود قطع کند. پس از دریافت خبر تکفیر و محکومیت دانمی ۲۲ یا کمی پیش از آن یعنی در دورهٔ تعلیق و بلاتکلیفی ۲۳ از آمستردام خارج و در قریهٔ کوچک اورکرک ۲۴ واقع در جنوب آمستردام یا در بیرون شهر در جادهٔ اورکرک در اطاقی که در زیر یک شیروانی واقع بود منزوی شد و برای امرار مفاش به شغل عدسی تراشی که آن را در جامعهٔ یهود آموخته بود اشتغال ورزید و از این راه اندک روزی حلالی بهدست آورد و با جمعیّت خاطر و مَناعت نفس به تفکرات و تأملات علمی و فلسفی و تالیف و تصنیف پرداخت که بهراستی بسیار عالی، قرین موفقیت و درخور ستایش و غبطه بود. در همینجا برای دفاع از خود رسالهٔ دفاعیّهای بهزبان اسیانیایی نگاشت که مفقود شد.<sup>۲۵</sup> در پایان سال ۱۶۶۰ یا آغاز سال ۱۶۶۱ از این مکان به قربه <sup>۲۶</sup> یا شهرک راینسبورگ<sup>۲۷</sup>نزدیک لیدن<sup>۲۸</sup> رفت و در خانهای محقّر ـ که هنوز هم یابرجاست ـ و در کوچهای باریک که اکنون بهنام اسپینوزا معروف است به خلوت نشست و به تحقیق و تصنیف همت گماشت و چنان سرگرم و مجذوب کارهای علمی و فلسفی شد، که گاهی ایام متوالی خانه را ترک نکرد و یکبار اتفاق افتاد که سه ماه از خانه بیرون نیامد.۲۹ فرهنگ آشنا شود. برای این منظور به مدرسهٔ فرانسیس فاندنانده ۱۰ طبیب و ادیب و عالم و سائس هلندی و ملحد معروف زمان رفت و در محضر این استاد جامع و ذوفنون علاوه بر زبان لاتینی طب و ریاضیات و علوم و فنون دیگر آموخت و از حکمت مدرسی، بهویژه حکمت توماس آکویناس و از فلسفهٔ دکارت و بیکن و هابز آگاهی یافت و از الحاد و افکار ضددینی استاد نیز مطلع و احیاناً متأثر گردید. طبق نظر دکتر لند ۱۱ در تعلیم به مقام معاونت استاد رسید ۱۲ و به روایتی هم عاشق دختر او «کلارا ماریا» شد. ۱۲

اسپینوزا بهواسطهٔ مراوده با فاندنانده با افکار برونو<sup>۱۲</sup> (۱۵۴۸\_۱۶۰۰) متفکر وحدتگرای و زندیق متهوّر ایتالیایی<sup>۱۵</sup>نیز آشنا شد و در آثار او به مطالعه پرداخت و از وی چیزها آموخت که بلاشک در ابداع نظام فلسفیش مؤثر افتاد.

اسپینوزا به احتمال قوی از افکار ضددینی داکوشتا ۱۶ هم که مانند وی عقلگرای محض بوده و چندی پیش از وی به مخالفت دین سنتی و حاکمیّت اَحبار یهود برخاسته و مطرود شده بود مطلع<sup>۱۷</sup> و متأثر شد.

مقصود اینکه تفکرات و تأملات فلسفی و آشنایی با فلسفه ها و اندیشه های ضددینی در اسپینوزا مؤثر افتاد و به تدریج از رفت و آمد خود به کنیسه کاست و احیاناً به گفتن سخنان آمیخته به زندقه و پراکندن اندیشه های آلوده به هرطقه پرداخت. اولیای کنیسه از افکار و اقوال ضددینی وی آگاه شدند و به تطمیع و تهدیدش پرداختند، اما نه تطمیع و نه تهدید، هیچیک مؤثر نیفتاد، زیرا او در آنچه می اندیشید و می گفت قاطع و استوار می بود. به ناچار در سال ۱۶۵۶ وی را به محکمه کشاندند و به محاکمه اش پرداختند و محکومش کردند و کافرش پنداشتند و لعنتنامه ای بسیار غلیظ و شدید که در نوع خود کم نظیر است برایش نوشتند و درگنیسه در حضور عدهٔ کثیری خواندند و بدین ترتیب از جامعهٔ یهود طردش کردند. ۱۸

<sup>19.</sup> Ethics, part. 2, prop. 44, Corollary. 2. prop. 49, note & Letter 43.

<sup>20.</sup> Pollock, Spinoza, p. 19. 21. Will Durant, The Story of Philosophy, p. 156.

<sup>22.</sup> Will Durant, The Story of Civilization, part 9. chap. 22, p. 623.

<sup>23.</sup> Colerus, Spinoza, p. 390. 24. Ouwerkerk L Outerdek

<sup>25.</sup> Pollock, Spinoza, p. 19. 26. Ibid, p. 21.

<sup>27.</sup> Rhynsburg. Hoffding, A History of Modern Philosophy, vol. 1, p. 297.

<sup>28.</sup> Leyden

<sup>29.</sup> Pollock, Spinoza, p. 21 & Will Durant, The Story of Philosophy, p. 156,

<sup>10.</sup> Francis van den Ende.

Dr. Land مناشر آثار اسپیئوزا در لاهه، در سالهای ۱۸۸۲، ۱۸۸۳ و ۱۸۹۵.

<sup>12.</sup> Pollock, Spinoza, p. 12.

<sup>13.</sup> Will Durant, The Story of Philosophy, p.150 & Colerus, The Life of Spinoza, p.388.

<sup>14.</sup> Giordano Bruno

<sup>15.</sup> Windelband, A History of Modern Philosophy, vol. 1, p. 130.

<sup>16.</sup> Gabriel Acosta I Uriel da Costa 17. Pollock, Spinoza, p. 7,8. 18. Ibid, p. 14

مینسستند، که او این گونه امور را هم خوب درک می کرد و نظرهای صائب ابراز می داشت. ۲۲ خلاصه روزگار به آرامی می گذراند و ایام عمر قرین عزت و موفقیت می بود که ناگهان واقعهٔ مهمی رخ داد و آسایش و آرامش فیلسوف را به هم زد. واقعه از این قرار بود که در سال ۱۶۷۲ پادشاه فرانسه با سپاهی عظیم به هلند حمله کرد، ارتش هلند را شکست داد و وارد اوترخت ۲۲ شد. مردم لاهه جان دویت یار مهربان و حامی اسپینوزا را مسؤول این شکست پنداشتند و در بیستم اوت همان سال او را کشتند. پس از این واقعه شاهزاده دوکنده ۲۱ فرمانده سپاه فرانسه که اسپینوزا را می شناخت و از مقام فضل و دانشش آگاه بود، وی را به مقر فرماندهی خود در اوترخت دعوت کرد و او ـ شاید به این نیت خیر که برای صلح چارهای بیندیشد ـ دعوت شاهزاده را پذیرفت و راهی اوترخت شد، ولی به علت غیبت طولانی شاهزاده از مقر فرماندهی دیدار حاصل نشد و او به خانهٔ محقّرش در لاهه بازگشت. به دنبال این واقعه شدیداً مورد تهمت قرار گرفت و در شهر پیچید که او جاسوس فرانسه است. مردم یک روز هنگام غروب در برابر خانهاش ازد حام کردند و خانه و اهل خانه را مورد خطر قرار دادند. ولی خطر به زودی رفع شد، زیرا مردم به حسن نیتش و اهل خانه را مورد خطر قرار دادند. ولی خطر به زودی رفع شد، زیرا مردم به حسن نیتش و اهل خانه را مورد خطر قرار دادند. ولی خطر به زودی رفع شد، زیرا مردم به حسن نیتش و اهر به دردند بی گناهش شناختند و از حلو خانهاش براکنده شدند. ۲۵

در این مکان علاوه بر تألیف و تصنیف کتب با برخی از علما و حکمای بزرگ عصرش، همچون نیکولاس استنو ۳۰ کالبدشناس نامدار و استاد تشریح دانشگاه کپنهاک و هانری اولدنبورگ<sup>۲۱</sup> متکلم معروف و رجل سیاسی عصر و دیگران در مسائل عملی و فلسفی به مکاتبه پرداخت.

در سال ۲۲۱۶۶۳، یا ۲۲۱۶۶۵، یا ۲۲۱۶۶۵، به قصد دیدار دوستانش به شهر آمستردام رفت، اما اقامتش در این شهر بسیار کوتاه شد که از آنجا بهزودی به قصد ور بورگ<sup>۲۵</sup> دهکدهٔ کوچکی نزدیک لاهه خارج شد و در آنجا اقامت گزید و مثل همیشه به تفکرات و تأملات علمی و فلسفی مشغول شد و با عالمان و فیلسوفان معروف عصرش، همچون اولدنبورگ، دکتر جان باومیستر<sup>۲۶</sup> طبیب و فیلسوف مشهور و دکتر یوهان هوده<sup>۲۷</sup> طبیب و ریاضیدان معروف به مباحثه و مکاتبه پرداخت و شهرتی عظیم یافت.

در سال ۱۶۷۰ به شهر لاهه رفت و تا پایان عمر در آنجا ماند. ظاهراً دوستیش با جان دوسته سیاستمدار متنفذ و روشنفکر عصرش وی را بدانجا کشانید.

در این شهر نخست به خانهٔ مجلّل بیوهٔ وانولدن <sup>۲۹</sup> رفت و بعد به منزل محقر هندر یک واندر سپیک <sup>۲۰</sup> نقل مکان کرد و در قسمت فوقانی آن سکنی گزید و مثل گذشته زندگی فیلسوفانه پیش گرفت. در نهایت صرفه جویی و قناعت و مناعت نفس و جمعیّت خاطر روزگار گذرانید و به تفکرات و تأملات فلسفی پرداخت و به تألیف و تصنیف همت گماشت. بر شهرت و عظمت خود افزود و دوستان و یاران فراوان یافت. با لایبنیتس فیلسوف و عالم نامدار عصرش دیدار کرد و با اولدنبورگ و به توسط وی با رابرت بویل <sup>۲۱</sup> (۱۶۲۱–۱۶۲۷) شیمیدان بزرگ زمانش به مکاتبه پرداخت. بیش از پیش بر شهرتش افزوده شد. عدهٔ کثیری دورش گرد آمدند که صحبتش را غنیمت میشمردند و نه تنها در مسائل علمی و فلسفی از افاضاتش بهرهمند میشدند، بلکه در امور سیاسی و کشورداری نیز با وی به کنکاش

<sup>43.</sup> Uterecht 44. de Conde 45. Pollock, Spinoza, p. 36

<sup>46.</sup> Will Durant, The Story of Civilization, part 8, chap. 22, p. 631.

<sup>30.</sup> Nicholas Steno 31. Henry Oldenburg

<sup>32.</sup> Will Durant, The Story of Civilization, part 8, chap. 22, p. 625.

<sup>33.</sup> Hegel, The History of Philosophy, vol. 3, p. 253.

<sup>34.</sup> Will Durant, The Story of Philosophy, p. 151. 35. Voorburg

<sup>36.</sup> Johan Bouwmeester 37. Johan Hudde 38. John de Witt 39. Van Velden

<sup>10.</sup> Hendrik Vander Spyck 41. Robert Boyle

و در اطاعت والدین خود باشند. زن صاحبخانه که بانویی پارسا و سادهلوح بود روزی از اسپینوزا پرسید آیا دینش وی را رستگار خواهد کرد. او پاسخ داد دینش دین خوبی است نباید در آن شک و تردید روا دارد و در جستجوی دینی دیگر باشد. اگر راه پارسایی پیش گیرد البته رستگار خواهد بود. ۲۰ او در نهایت خلوت و عزلت و آسایش و آرامش و نشاط علمي و زهد فلسفي در اين خانه زندگاني گذرانيد تا اجل محتوم فرا رسيد و ساعت سه بعدارظهر روز یکشنبه سال ۱۶۷۷ در حالیکه اهل خانه به کلیسا رفته بودند و فقط دوست و طبیب معالجش دکتر میر۴۸ و بهروایتی دکتر شولر۲۹ بر بالینش بود با مرض سل از دنیا رفت و به تعبیر هگل فردیتش به جوهر واحد بازگشت. ۵۰ جنازهاش را در کلیسای نو در جوار دوست مقتولش جان دویت به خاک سپردند. بر سرگورش از پیروان هر دین و مذهبی دیده میشدند. اکثر مردم شهر از مرگ وی اندوهگین شدند، زیرا مردم عادی برای سادگی و مهربانیش وی را دوست میداشتند و حکیمان به خاطر حکمتش به وی احترام میگذاشتند و اتباع ادیان مختلف بهواسطهٔ بیغرضی و بینظریش به وی ارج می نهادند. ۵۱ از آنجا که بهراستی فیلسوفانه زندگی کرده و از دنیا به چیزی جز به علم و حکمت دل نبسته بود از خود نه زن و نه فرزندی به یادگار گذاشت و نه مال و ثروتی. بنابر گزارش دقیق کولروس تمام ماثرک او چهارصد فلورین و سیزده پنس فروخته شد که ملاحظه مىشود بەراستى زيبندة يك فيلسوف راستين است. از اين مبلغ، پس از كسر هزینهٔ فروش سیصد و نود فلورین (به پول کنونی ایران دوازده هزار و چهارصد ریال) و پس از پرداخت هزینهٔ دفن او چیز اندکی باقی ماند و بهروایتی اصلاً چیزی باقی نماند.<sup>۵۲</sup> اما، چنانکه در آینده خواهیم گفت، او کتب و رسالات ارزندهای به جای گذاشت که نامش را برای همیشه در تاریخ فرهنگ بشری جاودانه ساخت.

سعهٔ دانش و کثرت اطلاعات. اسپینوزا تمام عمر خود را وقف فرهنگ و دانش کرد

و به چیزی جز علم و حکمت نیندیشید. زبانهای گوناگون: عبری، لاتینی، یونانی، هلندی، ایتالیایی، اسپانیایی، پرتغالی، آلمانی و فرانسه فراگرفت ٥٦ و در بعضی از آنها مَهارت و خذاقت یافت. به زبان عبری، هلندی، اسپانیایی و بیشتر از همه به زبان لاتینی کتاب و رساله نوشت. از برکت دانستن زبانهای متعدد در نظامهای مختلف فلسفی، در فرهنگ و تاریخ ملتها و دین و شریعت امتها به مطالعه و تحقیق پرداخت. از فلسفه های گذشته بهویژه فلسفة یهود و فلسفهٔ مدرسی و فلسفهٔ دکارت علم و اطلاع وسیعی بهدست آورد. از شریعت موسی (ع) و از تعلیمات عیسی (ع) بهخوبی آگاه شد. اما با اینکه از راه مطالعة كتب فلسفى يهود بالاخص دلالةالحائرين موسىبن ميمون ونيزكتب فلسفى مدرسیان بالاخص سن توماس با فلسفهٔ اسلامی آشنا شد و از افکار و اصطلاحات فیلسوفان بزرگ مسلمان از قبیل فارابی و ابنسینا بهرهها برد، نسبت به دین اسلام تا آخر عمرش بیگانه ماند و دربارهٔ آن نظرهای نادرستی اظهار داشت، که متأسفانه ما را اکنون مجال اشاره به آن نیست. <sup>۵۲</sup> تأملات فلسفی و مطالعات کلامی وی را از تفکرات علمی باز نداشت که چنانکه گذشت با برخی از عالمان بزرگ زمانش در زمینههای علمي به مباحثه پرداخت و بهعلاوه رسالات مختصري هم در زمینه هاي علمي نگاشت. اما با این همه هرگز به علم شهرت نیافت، زیرا فلسفهاش علمش را تحتالشعاع قرار داد.

اظهارنظرها. در حالی که اکثر معاصران و اخلاف اسپینوزا به اتفاق کلمه زهد فلسفی، شیوة زندگی و بیغرضی و بینظری وی را ستوده و در وارستگی و آزادگیش داد سخن دادهاند در خصوص مذهب و مشرب فلسفی و طرز تفکر وی آراء و اقوال کثیر و متضادی اظهار داشتهاند و هر واژه و اصطلاحی را که در فرهنگها و دائرةالمعارفهای ادبی و فلسفی یافتهاند بر نظام فلسفیش اطلاق کردهاند که بهراستی شگفتآور و در عین حال حاکی از عمق اندیشه و کثرت ابعاد فلسفه اوست.

مثلاً عدهای او را ضد دین یهود و شریعت موسی (ع) دانستهاند. چنانکه گذشت، شورای

<sup>47.</sup> John Wild, Introduction to Spinoza Selections, p. 20.

<sup>48.</sup> Dr. Lewis Meyer. Will Durant, The Story of Philosophy, p. 162.

<sup>49.</sup> Dr. Hermann Schuller. Will Durant, *The Story of Civilization*, part 8, chap. 22, p. 636.

<sup>50.</sup> Hegel, The History of Philosophy, vol. 3, p. 254.

<sup>51.</sup> Will Durant, The Story of Philosophy, p. 162.

<sup>(</sup>ذيل كتاب يولوك) . S2. Colerus, Spinoza, p. 418

<sup>53.</sup> Pollock, Spinoza, p. II.

۵۲. در رسالهای جداگانه که دربارهٔ اسپینوزا در دست تألیف دارم، در این خصوص به درازا سخن خواهم گفت.

و نه بهودی بول دوست نژادیرست و بالاخره با اینکه تا حدی روش دکارتی را پسندیده و آن را کم و بیش در ساختن نظام فلسفیش به کار گرفته دکارتی به معنای متبادر لفظ هم نبوده است. زیرا در مسائل اساسی فلسفه با وی به مخالفت برخاسته، از دکارتیان به بدی و کودنی نام برده است و احیاناً دکارتیان هم از وی دوری جستهاند. <sup>۶۶</sup> بلکه او اندیشمندی عمیق و خردمندی بزرگ و خلاصه فیلسوف عقل گرای محض بوده است که عقل را و فقط عقل خود را حلاّل مشکلات دانسته و به آنچه گفته و نوشته از راه عقل و برهان رسیده است. بالاتر از آن بوده و یا حداقل خود را بالاتر از آن می دانسته است که اندیشه و عقیدهاش را در چهارچوب نظام فکری و عقیدتی خاصی قرار دهد و پیرو محض جریانی و یا شخصی باشد بلکه بیش از هر چیز و هر کس تحت تأثیر خردگرایی عصرش و دربند و عقال عقلش بوده است. آنچه را عقلش درست تشخیص داده پذیرفته ولو برخلاف دین موسی (ع) و عیسی (ع) باشد و آنچه را نادرست دانسته مردود شناخته ولو قائل به آن ارسطو و دکارت باشد، و لذا خدایش با خدای دیگران، دینش با دین دیگران، اخلاقش با اخلاق دیگران و بالاخره فلسفهاش با فلسفهٔ دیگران فرقها دارد. پس همان طور که دکتر لند اندرز داده باید وی را اسیینوزا نامید، نه چیز دیگر و سی از آن در بارهٔ عقده و اندیشهاش به کاوش و پژوهش پرداخت و به حکومت و داوری نشست.

تأثیر در اخلاف. اندیشه و فلسفهٔ او در زمان حیات و پس از مرگش در سرزمینهای مختلف مورد توجه قرار گرفت و نظر نویسندگان و شاعران و متفکران بزرگی را اعم از موافق و مخالف به خود مشغول داشت و بدین ترتیب حرکتی عظیم به وجود آورد و به دنبال آن در زمینه های مختلف فلسفی و ادبی افکار جدیدی پیدا شد و مقالات و رسالات کثیری نگارش یافت و بالاخره همچنانکه آور باخ<sup>۸۹</sup> توجه داده است افکار دو قرن را تغذیه کرد. <sup>۱۹</sup> با اینکه در کشورش هلند در طی نسلی مورد نفرت قرار گرفت و متکلمان یهودی و مسیحی و احیاناً عده ای از عالمان علوم طبیعی در رد و مذمتش به نگارش رسالات و مقالاتی پرداختند ۲۰ و تا آنجا که توانستند از وی به زشتی و بدی نام بردند و نفرت عامه را علیه وی برانگیختند

كنيسة آمستردام از اين عده بودند. بعضى هم او را مؤمن به دين يهود ينداشته و نوشتهاند که: او یهودی بهدنیا آمد، یهودی زندگی کرد و یهودی مرد.<sup>۵۵</sup> عدهای او را ضدمستخی شناساندهاند عدهای دیگر مسیحی راستینش قلمداد کردهاند. نووالیس شاعر کاتولیک آلمانی او را سرمست خدا خوانده، شلایرماخر از وی با عبارت اسپینوزای مقدِّس مكفّر ماد کرده، <sup>۵۷</sup> هیوم ملحد همه جا رسوایش شناخته <sup>۵۸</sup> و شوینهاور ماتر پالیست ناآگاهش خوانده<sup>۵۹</sup> و برخی از ماتر پالیستهای مارکسیست او را مارکس بدون ریش نامیدهاند. ۶۰ عدهای او را کشندهٔ روح و تباهکنندهٔ اخلاق بنداشتهاند. ۶۱ ولتر او را مثال اعلای فضیلت معرفی کرده است. ۶۲ بعضی او را منکر خدا دانستهاند، اما هگل او را منکر حهان شناخته است. ۶۲ و بالاخره با اینکه در مسائل اساسی فلسفه مخالف دکارت است عدهای وی را از زمرة دکارتیان بهشمار آوردهاند. ناگفته نماند که برخی هم او را از اولیا پنداشتهاند۶۴ و گرگوری هم کتاب اخلاقش را حکایتی از عشق شدید عارفانه انگاشته است.<sup>۶۵</sup> خوانندهٔ آگاه بهخویس می داند که برای حکومت و داوری در میان این همه اظهارنظرهای مخالف و متناقض مجال و حوصلة زيادي لازم است كه اكنون نه ما را مجال آن است و نه اين مقدمه را حوصلهٔ آن. من در رسالهٔ جداگانهای که هنوز به چاپ نرسیده به آن تجری کردهام و در اینجا به چند جمله زیر بسنده میکنم: او نه ضد شریعت موسی (ع) بوده، و نه یهودی سنتی، نه ضد مسیحیت بوده، و نه مسیحی راستین، نه عارف نهمعنای متعارف لفظ بوده، و نه ملحد و مادي بهمعناي متداول آن، نه كشنده و تباهكنندهٔ اخلاق بوده، و نه مثال اعلای فضیلت، نه منکر خدا شده، و نه منکر جهان، نه مارکس بیریش بوده،

<sup>66.</sup> Letters 2, 43, 68.

<sup>67.</sup> R.H.M. Elwes, Introduction to the Chief Works of Spinoza, p. 31.

<sup>68.</sup> Auerbach 69. Pollock, Spinoza, p. 348. 70. Ibid, p. 350

<sup>55.</sup> Gregory, Introduction to the Ethics (translated by Boyle), p. 5.

<sup>56.</sup> Will Durant, The Story of Civilization, part 8, chap. 22. p. 655.

<sup>57.</sup> Will Durant, The Storty of Philosophy, p. 162.

<sup>58.</sup> Will Durant, The Story of Civilization, part 8, chap. 22, p. 656.

<sup>59.</sup> Pollock, Spinoza, p. 373.

<sup>60.</sup> Frederick M. Barnard "Spinozism" The Encyclopedia of Philosophy, vol. 7, p. 543.

<sup>61.</sup> Hegel, The History of Philosophy, vol. 3, p. 279. 62. Pollock, Spinoza, p. 362.

<sup>63.</sup> Hegel, The History of Philosophy, vol. 3, p. 279.

۶۴. محمدعلی فروغی، سیر حکمت در اروپا، ج ۲، ص ۴۷.

<sup>65.</sup> Gregory, Introduction to the Ethics (translated by Boyle) p. 7.

تا حدی که لسینگ<sup>۷۱</sup>، شاعر و مورخ و فیلسوف آلمانی (۱۷۸۱\_۱۷۲۹) می نویسد از وی چنان یاد می کردند که از سگ مرده!<sup>۷۲</sup> اما چندی نگذشت که فلسفه اش مورد توجه و تحسین عده ای از متفکران عارف مآب هلندی قرار گرفت که افکارش را پذیرفتند و به ستایشش پرداختند و در تقریر و تحریر افکار عرفانی خود از او بهره ها بردند و به نام عارفان اسپینوزایی شهره شدند، که مشهور ترین آنها شخصی به نام پونتیان فان هاتم ۲۳ است که طریقتش به ها تمیسم ۲۴ معروف شده است. ۷۵

افکار اسپینوزا در جنبش روشنفکری فرانسه هم بی تأثیر نشد که سران جنبش انتقادات او را بر کتاب مقدّس به عنوان حربهای علیه کلیسا به کار بردند و افکار و عقاید طبیعت گرایانهاش را مورد ستایش قرار دادند. البته از مفهومها و واژه های عرفانی نمای کتاب اخلاق هم دچار حیرت شدند. ۲۶ در این کشور در قرن نوزدهم یک حوزهٔ نقد فلسفی که و یکتور کوزن ۲۷ محرب شدند. ۲۹ در رأس آن قرار داشت پیدا شد که از فلسفهٔ دکارت حمایت و با فلسفهٔ اسپینوزا مخالفت می کرد و همین مخالفت باعث شد که فلسفهٔ اسپینوزا بیش از پیش مورد توجه قرار گرفت و متفکران فرانسوی در بارهٔ آن به کاوش و پژوهش و امعان نظر پرداختند و از آن تعبیرها و تفسیرهای گوناگون کردند. ژوفروا ۲۸ و امیل ۲۱ که هر دو از پیروان کوزن بودند در فهم و تفسیر همه خدایی اسپینوزا دچار اشتباهاتی شدند و در بارهٔ آن نظرهای نادرستی اظهار داشتند.

پلژانه <sup>۸</sup> به حمایت از اسپینوزا برخاست و پس از انعکاس نظر یّات نادرست و ناسنجیدهٔ آنان نوشت که نبوغ فلسفهٔ اسپینوزایی در ذهن فرانسوی پذیرفته نشده است. توجه ژوفروا در سخنرانیهایش در دانشگاه سوربن به فلسفهٔ اسپینوزا و ترجمهٔ آثار او بهوسیلهٔ امیل به زبان فرانسه باعث شد که شناخت و آگاهی اندیشمندان و فرهنگ دوستان فرانسوی نسبت به فلسفهٔ او بالا رود و در نتیجه پارهای از تصورات غلط و نادرست از اذهان زدوده شود و فیلسوفان و نویسندگان و مورخان بزرگی از قبیل تن <sup>۸۱</sup> و فلوبر<sup>۸۲</sup> و رنان <sup>۸۳</sup> و ادگار کینه <sup>۸۲</sup>،

لامارتین <sup>۸۵</sup>، ژول میشله <sup>۸۶</sup>، ژرژ ساند <sup>۸۷</sup> و دیگران از وی به بزرگی و احترام نام ببرند، به آثارش روآورند و به نشر افکارش بپردازند.

در آلمان هم بر اثر نهضت روشنفكري و عقلگرايي فلسفه و افكار اسپينوزا مورد توجه قرار گرفت. عدهای از اندیشمندان و نویسندگان آلمانی در فلسفهٔ وحدت او یک تفسیر عمیق دینی و یک تحلیل دقیق فلسفی از جهان یافتند که با اصول و حقایق دینی تضاد کمتری دارد. لذا به مطالعهٔ آثارش مشغول شدند و افكارش را عميقاً مورد امعان نظر قرار دادند و به حمایت از وی برخاستند و به ستایشش پرداختند. لسینگ آثار اسیینوزا را بهدقت خواند و فهمید و افکارش را جذب کرد و آنها را در نوشته هایش بهکار برد و تأکید کرد که جز فلسفهٔ اسپینوزا فلسفهای وجود ندارد. گوته ۸۸ به اسپینوزا همچون رهبری فصیح و صریح و زنده نگریست و پس از خواندن کتاب اخلاقش به وی ایمان آورد و اندیشهٔ اسپینوزایی را در نظم و نثرش نمایان ساخت. شلایرماخر بهجد به مطالعهٔ فلسفهٔ او پرداخت و با عنوان مقدَّس مكفّر گرامیش داشت. هاینه ۸۹ نغزترین نوشته ها و سرودهایش را مخصوص وی گردانید. امّا كانت، با ابنكه ممكن است در آثار وي احيانا خطوط فكرى اسپيوزايي يافت، ولي او فلسفهٔ اسپینوزا را هرگز جدی نگرفت و تا آخر عمر نسبت به آن بیگانه ماند. برخلاف او اخلاف بلافصلش فيشته (فيخته) ٩٠، شلينگ ١١ و هكل به فلسفة اسپينوزا توجه شايسته کردند، ۹۲ بمویژه توجه هگل به فلسفهٔ او بسیار شدید و عمیق شد، تا جایی که این عبارت باشکوه و پرمعنی را دربارهاش نگاشت که «یا باید اسپینوزایی باشی و یا هرگز فیلسوف نباشی<sup>۹۳</sup>»، یعنی که برای فیلسوف شدن مطالعهٔ فلسفه اسپینوزا بایسته است.

در انگلستان تا پایان قرن هجدهم او را از راه شایعه می شناختند و اغلب به کفر و الحادش نظر می دادند و به سرزنش و مذمّتش می پرداختند. اما در آغاز قرن نوزدهم که اندیشه های آلمانی خود را در قالب ادبیات انگلیسی نمایان می ساخت، اندیشه و فلسفهٔ

<sup>71.</sup> Lessing, Gohtthold Ephraim 72. Will Durant, The Story of Philosophy, p. 196.

<sup>73.</sup> Pontian van Hattem 74. Hattemism 75. Pollock, Spinoza, p. 352

<sup>76.</sup> Will Durant, The Story of Civilization, part 8, chap. 22, p. 656.

<sup>77.</sup> Victor Cousin 78. Theodore Jouffroy 79. Edmond Emile 80. Paul Janet

<sup>81.</sup> Hippolyte Taine 82. Gustave Flaubert 83. Ernest Renan 84. Edgar Quinet

<sup>85.</sup> Alphonse de Lamartine 86. Jules Michelet 87. Georges Sand

Goethe .۸۸، شاعر عالم آلماني.

Heinrich (Heine , Aq بزرگترین شاعر غزلسرای آلمان.

<sup>90.</sup> Johann Gottlieb Fichte 91. Friedrich Wilhelm Joseph von Schelling

<sup>92.</sup> Fredrick M. Barnard "Spinozism" *The Encyclopedia of Philosophy*, vol. 7, p. 542 & Pollock, *Spinoza*, p. 372-4.

<sup>93.</sup> Hegel, The History of Philosophy, vol. 3, p. 283

اسپینوزا که در آلمان احیا شده و با اندیشهٔ آلمانی درآمیخته بود به کشور انگلستان رسید. جنبهٔ ادبی و احیاناً جنبهٔ فلسفی آن مورد تحسین و اعجاب گروهی از اندیشمندان و نویسندگان و شاعران آن کشور قرار گرفت که مقامشان بهراستی رفیع و تعدادشان کثیر است. از آن جملهاند: کولریج ۱۴ شاعر نقاد و خیالپرداز انگلیسی که به تحسینش پرداخت. از عقل و عملش ستایشها کرد و او را هرکول عقل انسانی نامید. وردزورث ۱۵ شاعر نامدار انگلیسی هم به اسپینوزا عشق ورزید و برخی از افکار او را در اشعارش نمایان ساخت و در شناساندن وی در انگلستان کوششها کرد که بسیار مؤثر افتاد. هامفری دیوی ۱۹، شلی ۱۹، لیلی استفن ۱۰ و دیگر شاعران و نویسندگان این کشور که ذکر نامشان به درازا میکشد لیسلی استفن ۱۰ و دیگر شاعران و نویسندگان پرداختند و به نشر افکارش همت گماشتند. هامفری دیوی دربارهٔ فلسفهٔ او کتابی بهرشتهٔ تحریر درآورد و شلی به ترجمهٔ کتاب الهیات و سیاست وی پرداخت ۱۹ و لسلی استفن نوشت که تمام جوهرهٔ خداشناسی طبیعی در رسالات اسپینوزا پیدا می شود. ۱۳۰۰

فلسفهٔ اسپینوزا در اوایل قرن نوزدهم به روسیه نیز رسید و مورد توجه قرار گرفت. نظر متفکران و نویسندگان روسی پیش از انقلاب بلشویکی نسبت به وی ـ شاید به این جهت که در آن اصول الحادی و ضددینی پیدا میشد ـ منفی و انتقادی بود. اما متفکران و نویسندگان پس از انقلاب یعنی ماتریالیستهای مارکسیست فلسفهٔ او را به این جهت که برخی از اصولش را با افکار مادی و الحادی خود سازگار یافتند ستودند. مارکس ۱°۱ از او به نیکی یاد کرد. انگلس ۱°۱ فلسفهٔ او را بالاترین افتخار فلسفهٔ زمان خواند. پلخانف ۱۳۳ متفکر انقلابی و نظر یّه پرداز برجستهٔ مارکسیست ریشهٔ ماتریالیسم دیالکتیک را در فلسفهٔ اسپینوزا دند. ۱۰۶۴

اسپینوزا پس از گذشت دو قرن از مرگش دوباره در هلند مورد توجه قرار گرفت.

94. Samuel Taylor Coleridge 95. William Wordsworth 96. Humphry Davy

97. Percy Bysshe Shelley 98. Leslie Stephen 99. Pollock, Spinoza, p. 372-378.

100. Frederick M. Barnard "Spinozism" The Encyclopedia of Philosophy, vol. 7, p. 542.

دکتر وان ولدن سابق الذکر اولین ناشر رسالهٔ مختصره در توجه دادن هموطنانش به وی نقش عمده ای ایفا کرد. دیگر فرهنگ دوستان و معارف خواهان نیز از وی پیروی کردند و یاریش دادند. در سال ۱۸۷۷ در سالروز مرگش برای برپا کردن مجسّمه اش در لاهه شهری که اواخر عمرش را در آنجا گذرانیده بود از همهٔ کشورها از ارباب فضل و ادب دعوتی به عمل آمد و مجلس باشکوهی برپا گردید. پروفسور رئان درباره اش سخنرانی کرد و درجهٔ ارادت خود را با این جملات باشکوه و پرمعنی اظهار داشت: «خوار و زبون باد کسی که هنگام عبور از اینجا به این قیافهٔ نجیب و متفکر ناسزا بگوید. سزای چنین کسی جهل و قصور او از ادراک الوهیّت است که سزای همهٔ جاهلان است. این مرد از روی این تخته سنگ خود به تمام مردم راه سعادت نشان می دهد و هر که از این راه برود به آن خواهد رسید. سیاحان متفکر که در سالهای آینده از اینجا خواهند گذشت در دل خود خواهند گفت: شاید حقیقی ترین مظهر خدا در اینجا تجلّی کرده است.» دکتر وان ولوتن هم راجع به فلسفهٔ او خطابه ای ایراد کرد که با توضیحات و انتقاداتی به طبع رسید. دا

کتب و رسالات. اسپینوزا پیش از تکفیر شدن چیزی ننوشت. اما پس از تکفیر و رانده شدنش از جامعهٔ یهود تا پایان عمر به تألیف و تصنیف پرداخت و آثاری به وجود آورد که برخی از آنها حائز اهمیت بسیار و در نوع خود کم نظیر است. من سیزده اثر از او شناخته ام، ولی برای احتراز از اطالهٔ کلام فقط از چند اثر مهمش به اختصار یاد می کنم و در بارهٔ کتاب اخلاقش به دلیل اینکه اهم آثار اوست و نیز به تناسب اینکه این مقاله به عنوان مقدمهٔ ترجمه آن نگارش یافته تا حدی به درازا سخن خواهم گفت.

۱. رسالهٔ دفاعیه ۱۰۰ در گذشته گفته شد که اسپینوزا پس از تکفیر و طرد شدن از جامعهٔ یهود در مقام دفاع از خود رسالهای به زبان اسپانیایی نوشت. ولی این رساله مفقود شد و از کم و کیف آن اطلاعی به دست نیامد. اما همچنانکه بل ۱۰۸ و پولوک ۱۰۸ نوشته اند و او خود در رسالهٔ الهیات و سیاست تصریح کرده ۱۰۸ است، رسالهٔ مذکور دورنمای برخی از محتویات رسالهٔ الهیات و سیاست است.

 <sup>101.</sup> Karl Marx 102. Frederick Engels 103. Plekhanov, Gerogi Valentinovich
 104. Ibid, p. 543 & A Dictionary of Philosophy (translated from Russian) p. 352-429

<sup>105.</sup> Pollock, Spinoza, p. 379. – 106. Apologia (Apology)

<sup>107.</sup> Pierre Bayle (1647-1706) Colerus, Spinoza, p. 399.

<sup>108.</sup> Pollock, Spinoza, p. 19. 109. Theologico-Political Treatise, chap 9 p.139.

آمده است موافق نیست. این مهم را دکتر میر به عهده گرفته و انجام داده است. ۱۲۱ دکتر باومیستر ۱۲۲ دوست صمیمی دکتر میر هم شعری در مدح کتاب سروده و در دیباچه آورده است. بالاخره کتاب تحت عنوان شرح اصول فلسفی دکارت با روش هندسی با ذیلی بهنام «تفکرات مابعدالطبیعی» در سال ۱۶۶۳ به طبع رسید. ۱۲۲ و این یگانه کتابی است که در زمان حیاتش بهنام وی به طبع رسیده است.

۵. رسالهٔ الهیتات و سیاست ۱۲۴: اسپینوزا در سال ۱۶۶۵ در وربورگ به تألیف این کتاب پرداخته است و کتاب در مدت اقامت او در راینسبورگ در سال ۱۶۷۰ بدون ذکر نام مؤلف انتشار یافته است. موضوع کتاب نقّادی کتاب مقد سست و در نوع خود بی نظیر است. در این کتاب با عقاید ستّی یهودیان و مسیحیان به مخالفت برخاسته و بر آنها انتقادات مهمی وارد کرده است. و لذا پس از انتشارش از طرف اولیای دین مورد انتقاد قرار گرفت و از سوی مقامات دولتی از کتب ممنوعه شناخته شد و از فروش آن جلوگیری به معمل آمد. خوانندگان صفحات اول کتاب را که متضمن عنوان آن بود عوض می کردند و به منام رسالهای در طب یا داستان تاریخی دست به دست می گردانیدند. ۱۲۵ کتابهای کثیری در رد آن نوشته شده است. اسپینوزا هم بیکار ننشسته و به کتب رد پاسخ داده است.

۶. نامهها ۱۲۶۱: مطابق تحقیق ولف ۱۲۷ در سال ۱۹۲۷ مجموعه نامههایی که میان اسپینوزا و دوستان و آشنایانش رد و بدل شده هشتاد و چهار نامه است که بعضی به زبان لاتینی و بعضی دیگر به زبان هلندی نگارش یافته است. نگارش آنها روز ۱۶ اگوست ۱۶۶۱ آغاز شده و در سال ۱۶۷۶ که ماه و روزش معلوم نشده پایان یافته است. این نامهها نامههای معمولی نیست، بلکه هر نامهای در واقع رسالهٔ کوتاهی است حاوی مسائل فلسفی و علمی متداول عصر. او در این نامهها افکار علمی و فلسفی خود را بسیار ساده و روشن و در عین حال با دقت و صداقت بیان کرده است. با اینکه در خصوص آنها سخن بسیار است برای احتراز از اطالهٔ کلام سخن خود را با عبارت گوته پایان می دهم که

۲. رسالة مختصره ۱۰٬۰ این رساله نخستین کار فلسفی اوست که در دسترس است ۱۰٬۰ احتمالاً میان سالهای ۱۶۵۸ و ۱۲۱۶۶ و یا در سال ۱۶۶۲ ۱٬۲۱۶ نوشته است. دربارهٔ خدا و انسان و سعادت بحث میکند و در واقع طرح مقدماتی کتاب اخلاق است. نسخهٔ خطی آن در سال ۱۸۵۲ به زبان هلندی بهوسیلهٔ وان ولوتن ۱۱٬۰ کشف شده است. ۱۱۵

۳. رساله در اصلاح فاهمه یا بهبود عقل ۱۱۶: این رساله را از سال ۱۶۶۰ آغاز کرده بهروایتی تا سال ۱۶۶۵ ۱۰۱۲ و بهروایتی دیگر تمام عمرش را به نوشتن آن اشتغال داشته ۱۱۸ ولی بالاخره ناتمام گذاشته است.

۴. شرح اصول فلسفهٔ دکارت ۱۱۰ ظاهراً در سال ۱۶۶۲ و ۱۶۶۳ در ایام اقامتش در راینسبورگ که به تعلیم فلسفهٔ دکارت می پرداخته، بخش دوم کتاب اصول فلسفهٔ دکارت را احتمالاً برای یکی از شاگردانش به نام کاسیریوس ۱۲۰ با روش هندسی تحریر کرده و به هنگام مسافرتش به آمستردام آن را به دوستان دکارتیش نشان داده و مورد پسند آنها واقع شده است. دوستانش از وی تقاضا کرده اند که بخش اول کتاب مذکور را نیز به همان صورت تحریر کند. اسپینوزا این تقاضا را پذیرفته و در ظرف دو هفته کار را به پایان رسانیده است. پس از آن تقاضای طبعش شده که او این تقاضا را هم پذیرفته است. اما به این شرط که یکی از دوستانش زبان کتاب را که زبان لاتینی بوده اصلاح کند و بر آن مقدمهای نیز بیفزاید و توضیح دهد که مؤلف با همهٔ اصول و عقاید دکارت که در کتاب

<sup>121.</sup> Pollock, Spinoza, p. 29. 122. Johan Bouwmeester

<sup>123.</sup> A. Wolf, Introduction to the Correspondence of Spinoza, p. 51.

<sup>124.</sup> Tractatus Theologico-Politicus (Theologica-Political Threatise).

<sup>125.</sup> Will Durant, The Story of Philosophy, p. 158.

<sup>126.</sup> Epistolae (Letters) 127. A. Wolf

<sup>110.</sup> Korte Verhandeling van God de Mensch en des zelfs Welstand (Short Treatise on God, Man and his Well-being).

<sup>111.</sup> Goseph Ratner, The Philosophy of Spinoza, p. 18

<sup>112.</sup> Jaspers, Spinoza, p. 7.

<sup>113.</sup> Will Durant, The Story of Civilization, part 8, chap. 22, p. 623.

<sup>114.</sup> Dr. van Vloten 115. Will Durant, The Story of Philosophy, p. 158.

<sup>116.</sup> Tractatus de Intellectus Emendatione (Treatise on the Correction of the Understanding  $\xi$  on the Improvement of the Understanding).

<sup>117.</sup> Will Durant, The Story of Philosophy, p. 154.

۱۱۸ فلاسفة بزرگ، تألیف آندره کرسون، ترجمهٔ کاظم عمادی، ج ۲، ص ۵۳.

<sup>119.</sup> Tenati Descartes Principiorum Philosophiae.

Casearius .۱۲۰ (۱۶۴۲\_۱۶۷۷) از شاگردان مدرسه وان دنآنده است

و هم پس از آن در میان پیروان و دوستانش دست به دست میگشته و آنها با شور و شوق به مطالعه آن پرداخته و احیاناً در مشکلات آن از وی توضیحاتی میخواسته اند و همین سبب شده که اسپینوزا مکرراً توضیحاتی بر آن افزوده است. در سال ۱۶۷۵ برای طبع کتاب به آمستردام رفته اما توفیق نیافته است. در این خصوص به دوست خود «اولدنبورگ» سابق الذکر چنین می نویسد: «در همان وقت که نامهٔ مورخ ۲۲ ژوئیه تو را دریافت کردم، عازم آمستردام بودم تا کتابی را که دربارهٔ آن با تو مکاتبه کرده ام به طبع برسانم. وقتی دست اندرکار بودم همه جا شایعه پیچید که من در کتابم که دربارهٔ خدا و زیرچاپ است کوشیده ام نشان دهم که خدایی وجود ندارد. عدهٔ کثیری این شایعه را باور کردند. لذا عده ای از متکلمان (شاید سازندگان این شایعه) فرصت را غنیمت شمردند و از من پیش امیر و قضات شهر شکایتها بردند. به علاوه از آنجا که باور مردم بر این بود که دکارتیهای کودن به نفع من کار می کئند و آنها هم برای اینکه خود را از این سوءظن رها سازند پیوسته از عقاید

و نوشته های من عیبجویی می کردند و اکنون هم می کنند و لذا هنگامی که این خبر را و نیز

این راکه متالهان همهجا علیه من دسیسه میکنند از اشخاص مورد اعتمادی شنیدم، طبع

کتاب را که برای آن آماده شده بودم به تعویق انداختم، تا ببینم وضع چگونه می شود». ۱۳۶

خلاصه همانطور که نوشته بود طبع آن را به تعویق انداخت و به نگارش رسالهٔ دیگری تحت عنوان رسالهٔ سباست پرداخت که گفته شد ناتمام ماند. شنیدنی است که او کتاب اخلاق را نخست مانند رسالهٔ مختصره در سه بخش تحت عناوین در بارهٔ خدا، در بارهٔ نفس ناطقه و در بارهٔ سعادت عالی انسانی ۱۳۷ که دقیقاً همان عناوین کتاب اخلاق نیکوماخس ارسطوست طرح کرد. به این صورت که بخشهای سوم و چهارم و پنجم فعلی را در یک بخش گرد آورد، اما کتاب در نهایت در پنج بخش تمامت یافت و در سال ۱۶۷۷ یعنی سال مرگش به طبع رسید ۱۶۷۸ و غوغایی عظیم بر پاکرد. نه تنها متکلمین و عالمان دین به رد و انتقادش پرداختند بلکه کسان دیگر نیز بر آن رد و نقض نوشتند.

می نویسد: «مکاتبات اسپینوزا جالبترین کتابی است که شخص می تواند در جهان صداقت و انسانیّت بخواند». ۱۲۸

۷. رسالهٔ سیاست<sup>۱۲۹</sup>: این رساله نتیجهٔ تفکرات و تأملات سیاسی فلسفی اسپینوزاست که در آخرین سالهای عمر خود به تألیف آن پرداخته است، اما اجل فرصت اتمامش را نداده و در یازده فصل ناتمام مانده است. ۱۳۰

۸. کتاب اخلاق ۱۳۱۱: در این کتاب با دقت و مهارت خاصی اصول نظامهای فلسفی قدیم و جدید با هم ترکیب یافته و احیاناً با برخی از رهآوردهای علم جدید درهم آمیخته و با روش هندسی بهصورتی بدیع و با نظامی منسجم و معقول بیان شده و زمینهٔ استنتاج نتایج اخلاقی و مذهبی را که هدف نهایی و غایةالغایات این کتاب است فراهم آورده است. این کتاب بلاشک مهمترین و عمیقترین و پرمحتوی ترین اثر اسپینوزا و بهراستی از امّهات کتب فلسفی غرب است، که حاصل عمر و حاوی پخته ترین اندیشههای فلسفی و حامل پیامها و بشارتهای معنوی و به گفتهٔ کولریج شاعر نامدار انگلیسی «انجیل» اوست، ۱۳۲ که هرچه در طول زندگیش اندیشیده و یافته بهصورت پیامی معنوی برای بشریت در آن نگلشته است.

اسپینوزا در سال ۱۶۶۱ به فکر نگارش این کتاب افتاده ۱۳۳ و در سال ۱۶۶۲ ۱۳۰ در راینسبورگ آن را آغاز کرده و پیوسته روی آن کار کرده است. در سال ۱۶۶۵ در وربورگ به تتمیمش پرداخته که تمام نشده است، ولی بالاخره در پایان سال ۱۶۷۴ یا سال ۱۶۷۵ در لاهه به اتمام آن توفیق یافته است. ۱۳۵ نسخههای خطی کتاب اخلاق هم پیش از اتمام

مذكور انسعال دانينه است. أندره كرسون مي توبيد (قلاسفة يزرگ، ترجمه كاظم عبادي، ج ٣، ص ٥٢). «عافيت در ١٤٧٥ ان را كامل بلغي كرد». با توجه به قران و امارات من اين روايت را مرجع دانسيم

<sup>136.</sup> Letter 68. — 137. De Deo, Auma rationali. Summa hominis felicitate.

<sup>138</sup> Will Durant, The Story of Philosophy, p. 458

<sup>128.</sup> A. Wolf, Introduction to the Correspondence of Spinoza, p. 24.

<sup>129.</sup> Tractatus Politicus 130. Pollock, Spinoza, Introduction, p. 8.

<sup>131.</sup> Ethica Ordine geometrico demonstrata — 132. Pollock, Spinoza, p. 375

<sup>133.</sup> Hoffding, A History of Modern Philosophy, vol. 1, p. 297.

<sup>134.</sup> Will Durant, The Story of Civilization, part 8, chap. 22, p. 635.

۱۳۵. طبق نوشته «یاسپرس» (Spinoza, p. 7) و «ویل دورانت» (The Story of Philosophy, p, 157.) و «ویل دورانت» (Spinoza, p. 7) بایان یافته است. «ژوزف راتنر» می نویسد: تا سال ۱۶۶۵ تقریباً چهار پنجم آن نوشنه شده بوده است.

<sup>(</sup>Joseph Ratner, The Philosophy of Spinoza, Introduction, p. 18) از مقدمة السينوزا تا سال ۱۶۷۳ به توشتن کتاب اخلاق برمی آید که اسپینوزا تا سال ۱۶۷۳ به توشتن کتاب

دکتر لامبرت وان ولتهویسن ۱۳۹ پس از نشر آثار او در سال مرگش، کتابی تحت عنوان دین طبیعی و سرچشمهٔ اخلاق نوشت و در آن کتاب اخلاق را مورد انتقاد قرار داد. ۱۴۰ ویلم وان بلیِن بِرگ ۱۴۱ نیز در سال ۱۶۸۲ رسالهای در رد کتاب اخلاق انتشار داد. ۱۲۲

چرا این رساله را اخلاق نامیده است؟ همان طور که ولفسن توجه داده نامهایی که اسپینوزا برای آثارش برگزیده است توصیفی است، یعنی که توصیف محتویات آنهاست و اسم با مسمّا مناسبت دارد. با توجه به این امر این سؤال پیش می آید که اسم این کتاب با محتویاتش چه مناسبتی دارد؟ برای پاسخ به این سؤال یادداشت مطالب زیر لازم است: اسپینوزا کتاب و رسالهای که موضوع آن صرفاً اخلاق بهمعنای متداول باشد ننوشته است. نظریات اخلاقی او را از فقراتی که در کتابها، رسالهها و نامههایش پراکنده است می توان بهدست آورد. موضوع این رساله و محتوای آن ـ جز فقراتی که در بخشهای سوم و چهارم و پنجم أمده است ـ اخلاق نيست و تسميه آن به اخلاق درست بهنظر نمي آيد، حتى اطلاق این نام به برخی از بخشهای آن از باب تسمیه شیء به اسم ضد است، زیرا طبق طبقهبندی سنّتى علوم، بخش اول كه دربارهٔ خدا و صفات و ساير مسائل مربوط به او بحث مىكند مابعدالطبیعه و به عبارت دقیق فلسفهٔ اولی و به تعبیر ادق الهیات به معنای اخص است و بخش دوم که دربارهٔ نفس و احوال و مسائل آن گفتگو میکند علمالنفس است. و ما مىدانيم كه اخلاق بهمعناى متداول علم عملى است كه با مابعدالطبيعه و علمالنفس كه هر دو در طبقة علم نظری داخلند متضاد است. مابعدالطبیعه و علمالنفس هم با اینکه هر دو در طبقهٔ علم نظری داخلند، با وجود این با هم تضاد دارند، زیرا علمالنفس معمولا شاخهای از علم طبیعت به حساب می آید که موضوعاً با مابعدالطبیعه فرق دارد. اگرچه بهندرت، مثلاً در طبقهبندی اخوان الصفا، حداقل بحث دربارهٔ اعمال اعلای نفس از علم طبیعت جدا شده و علمالنفس شاخهای از مابعدالطبیعه و بهاصطلاح آنان علوم الهیّه بهشمار آمده است. ۱۴۳ البته چنانکه اشاره شد، فقراتی از بخشهای سوم، چهارم و پنجم یعنی فقراتی را

که دربارهٔ احوال و اعمال منتهی به سعادت و در نهایت خود سعادت بحث میکند می توان اخلاق نامید. با توجه به مطالب مذکور به نظر می آید که گزینش عنوان اخلاق برای کتابی که قسمت اعظم آن مابعدالطبیعه و علم النفس است گزینش دقیقی نباشد.

البته راه توجیه و تعذیر هم باز است، می توان توجیه کرد و معذورش داشت به اینکه:

اولاً چون تلاش و کوشش اسپینوزا در آثار فلسفی خود به ویژه کتاب مورد بحث کشف و ارائهٔ طرق نیل به کمال و سعادت نهایی و تبیین مشکلات و ازالهٔ موانعی است که انسان را از نیل بدان باز می دارد، به عبارت دیگر هدف اقصی و غایت قصوی از آن همه تلاش و کوشش و کاوش و پژوهش رسیدن و رساندن به نهایت کمال و سعادت است، لذا اطلاق نام اخلاق بر کتاب اخلاق روا شده است، ولو تمام محتوایش اخلاق نیست.

ثانیاً مابعدالطبیعه و علمالنفس به نظر اسپینوزا مانند اکثر فیلسوفان مقدمة اخلاق است و قسمت معظم مسائل اخلاقی مبتنی بر فلسفة مابعد طبیعت و علم طبیعت است و او در نامهٔ مورخهٔ سوم ژوئن ۱۶۶۵ این را مورد تأکید قرار داده است. ۱۴۴ پس کتاب از اجزایی ترکیب یافته که برخی از آنها مقدّمه و اخس است و برخی دیگر ذیالمقدمه و اشرف و اطلاق نام جزء اشرف به جزء اخس ولو مجازاً مانند اطلاق رقبه بر کل بدن، صحیح و رواست. در ضمن به این نکته هم باید توجه داشت که او مابعدالطبیعه و علم طبیعت را فقط به این منظور مقدمهٔ اخلاق قرار نمی دهد که فهم احوال و اعمال انسانی باید با نظر و دید مربوط به کل هستی و نظام طبیعت و قوانین آن سازگار باشد، بلکه نظری بالاتر و والاتر از این دارد که میخواهد بدین وسیله بفهماند که اصول و قواعد اخلاقی دقیقاً از همان اصول فلسفی و علمی نتیجه میشوند و وارث همان درجهٔ تیقن و وضوح و تمایز اصول علوم مذکور هستند، ولو برخلاف آن علوم این درجهٔ تیقن و وضوح در اخلاق معلوم و مشهود هر کس نیست.

سبک نگارش کتاب اخلاق: کتاب به سبک ویژهای نگارش یافته است. اما ویژگی آن نه از این جهت است که بهجای تبویب به ابواب و تفصیل به فصول به تعاریف و اصول و قضایا و براهین تقسیم شده و با روش هندسی نگارش یافته است. بلکه روش

144. Letter 27.

<sup>139.</sup> Dr. Lambert van Velthuysen

<sup>140.</sup> The Correspondence of Spinoza, Introduction, p. 55.

<sup>441.</sup> Willem van Blyenbergh — 142. Ibid, p. 54.

۱۴۲. در رسائل اخوان الصفا (مجلد اول، ص ۲۷۴-۲۷۲، طبع ببروت، ۱۳۷۶ هجری) چنین أمده است: «فصل في العلوم الالهية والعلوم الالهية دلمسة الواع: الولها معرفة الباري ... والثاني عنم الزوحاتات ... والثالث عنم النفساتِ

<sup>...</sup> والرابع علمالشياسة . . . والخامس علمالمعاد ...»

کتابفروشان، دانشجویان پزشکی و رجال سیاسی و در عین حال هممشربان او بودند، که صرفاً به مسائل کلی فلسفه علاقه داشتند و فقط دربارهٔ اینگونه مسائل به تفکر و تفلسف می پرداختند و به ریزهکاریها و مسائل و مطالب دقیق و عمیق آن توجه نداشتند. در نتیجه در این معام و مرتبه نبودند که در نحوهٔ تفکر و شیوهٔ تحریرش مؤثر باشند. گذشته از اینها علی رغم ابنکه برخی او را فیلسوفی شجاع شناختهاند ۱۲۵۰، که با شجاعت و شهامت به بیان افکار و عقایدش تجرّی کرده و آنچه را حق و درست پنداشته بیباکانه عرضه داشته است، او بسیار دوراندیش و محافظهکار بوده است و آنجا که عقل دوراندیشش اجازه نداده یا اصلاً سخن نگفته و یا به احتیاط و در پرده سخن گفته است. خلاصه این عوامل و شاید عوامل دیگری هم که هنوز برای ما معلوم نشده است، باعث شده که نوشتههای او، بهویژه کتاب مورد بحث که حاوی آخرین و دقیق ترین آراء و افکار فلسفی او و چنانکه اشاره شد حاصل یک عمر تجر به و تفکر اوست، با روش ویژهای نگارش یابد که با روشهای معمول از جمله روش هندسی متداول فرقها دارد، که بیشتر بهصورت رمز و ایما و اشاره است و در آن بیشتر با خود سخن گفته است تا با دیگران.

خلاصه به گفتهٔ ولفسن این کتاب مکاتبهٔ اسپینوزا با جهان نیست، بلکه مکاتبهٔ اوست با خودش. ۱۲۶

با وجود این در این کتاب نظم و ترتیب دقیقی در کار است. عبارات دقیقاً با هم مرتبط است و معانی عمیقاً با هم متصل، استعمال واژهها اتفاقی و سرسری نیست، بلکه هر واژهای در نهایت دقت انتخاب شده است. تکرار و تغییر اصطلاحات و عبارات و جملات هم بی هدف و بی جهت نیست، بلکه هر تکراری را هدفی معقول است و هر تغییری را جهتی منطقی.

روش مطالعه کتاب: همانطور که مؤلف کتاب را با حوصله و دقت و بانظم و ترتیب نوشته است، خوانندهٔ علاقه مند نیز باید آن را با حوصله و دقت و نظم و ترتیب بخواند. تنها یک قسمت را نخواند، بلکه همه را بخواند. زیرا اگر چه این سخن «یاکوبی فیلسوف آلمانی» ۱۲۷ که میگوید: «اگر کسی یک جمله این کتاب را نفهمد تمام آن را نفهمیده

استفادهٔ او از اصطلاح و زبان در این کتاب روش ویژهای است. او اصطلاحات را به معانی متداول استعمال نمی کند، بلکه هر اصطلاحی را در معنایی بدیع به کار می برد، که احیاناً با معنای متداول آن متضاد مینماید. زبان را هم همچون وسیلهای برای بیان اندیشه بهکار نمى برد، بلكه آن را به عنوان امارات و علامات مُمِدِّ حافظه به كار مى گيرد. به عبارت روشنتر، واژهها بیانگر اندیشه، بهویژه اندیشههای ساده نیستند، بلکه نمایانگر رشتههای فکری بسیار ژرف و پیچیدهاند. برهانها هم به حد کافی باز و روشن نیستند، بلکه صرفاً وسیله القا و ايما و اشارهاند. اهميّت جملهها هم نه فقط در اثبات معاني است، بلكه در انكار مغاهيم نیز هست، یعنی در عین حال که معنایی را اثبات میکنند به نفی و انکار معنایی دیگر میپردازند. بنابراین نمی توان ویژگی آن را فقط در روش هندسی آن خلاصه کرد، که او با به کار بردن روش هندسی هم می توانست با به کار گرفتن الفاظ گویا و رسا معانی روشنی ادا كند، نه اينكه واژه ها را مانند علائم رياضي بهكار برد كه صرفاً مُمِدِّ حافظه باشند، نه وسیلهٔ شرح و بیان اندیشه. بنابراین اسلوب او در کتاب اخلاق با روش هندسی متداول متفاوت است. این روش را می توان نتیجه طبیعی کنارهگیری او از مردم و خوی تنهایی پسند و محتاطانة او دانست كه پيوسته با خود انديشيده و با خود سخن گفته و در مقام نوشتن نيز محتاطانه نوشته است. مقصود اینکه در مدت اشتفالش به نگارش این کتاب مانند سایر کتابهایش، نه در مدرسه و دانشکدهای تدریس کرده، تا افکارش را در کلاس درسی عرضه داشته باشد و سؤالات و انتقادات دانشجویان کنجکاو و موشکاف و احیاناً پرحرف او را به شرح و بسط مطالب و تفصیل و توضیح وادارد و معتاد سازد، و نه با متفکران متخصص و فیلسوفان متبحری به بحث و کنکاش و مناظره و منازعه پرداخته تا به باز کردن مسائل و روشن كردن دقايق كشانده شود. البته، چنانكه گذشت، او به هنگام تأليف اين كتاب، با عدهای از متفکران و فیلسوفان زمانش به مباحثه و مکاتبه پرداخته و در مسائلی که اذهان آنها را آشفته ساخته بوده بحث وگفتگو كرده و احياناً به توضيح و تبيين آنها پرداخته است، ولی با وجود این در میان این عده، فیلسوفان حرفهای که بهراستی فلسفه رشته و کار تخصصي آنها باشد و در مسائل فلسفى غور و خوض كرده و احياناً در جهت مخالف او اندیشیده باشند، تا بتوانند در مراحل تفکر فلسفی این فیلسوف عظیمالشان و شیوه تقریر و تحریر او عامل مؤثری به حساب آیند، بهندرت به چشم می خورد. زیرا اغلب آنها از بازرگانان،

<sup>145.</sup> Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 331.
146. Ibid. vol. 1, p. 24.
147. Friedrich Heinrich Jacobi (1743-1819).

# بخش اول

# در بارهٔ خدا

### تعاریف۱

مقصود من از «علت خود۲» شیئی است که ذاتش۳ مستلزم وجودش است و

۱. مبادی علم، که مسائل بر آن متوقفند، عبارتاند از: تعاریف، اصول متعارفه (علوم متعارفه) و اصول موضوعه. تعاریف از نوع تصوراتند، تصورات معلوم، که برای شناساندن ماهیات و امور مجهول به کار می روند. اصول متعارفه و اصول موضوعه از نوع تصدیقاتند. علوم متعارفه، خود بین و بدیهیند و نیازمند اثبات نیستند و به عبارت دیگر «القضایا الواجب قبولها» مانند «کل بزرگتر از جزء خود است» و «اشیاء متطابق بدون تغاضل با هم متساویند» و «دو مقدار مساوی با مقدار سوم با هم مساویند» و «کل مساوی است با مجموع اجزای خود».

اصول موضوعه خود بین و بدیهی نیستند و قابل انکارند، اما قضایائی هستند مسلّم که برای تسهیل برهان قضیه یا در حل مستنیم آنها را بهکار می برند، مانند «هرگاه خط مستنیمی بر دو خط مستنیم واقع شود و دو زاویهای که در یکی از دو جهت داخلند کمتر از دو قائمه باشند، اگر آن دو خط امتداد داده شوند در آن جهت یکدیگر را تلاقی میکنند». برای مزید اطلاع مراجعه شود به اساس الاقتباس، ص ۳۹۵ و ۳۹۶. تحریر اقلیدس، ص ۴. اصول هندسه، تألیف میرزا عبدالغفار نجمالدوله، ص ۱۳۰؛ The Logic of Hegel, p. 323.

اسپینوزا در این کتاب که به روش هندسی نگارش یافته برای اثبات قضایا و حل مسائل از مبادی مذکور استفاده. کرده است. علوم متعارفه را به خودی خود بین و مورد توافق همهٔ اذهان دانسته و در خصوص «تعریف» در نامهاش به «Simon de Vries» مطالبی نوشته است، که برای فهم نظام فلسفی او آموزنده و بایسته است و ماحصلش این است: تعریف به اعتبار وجود معرّف در خارج و عدم وجودش در آن، در دو مورد به کار می رود و در نتیجه به دو قسم تقسیم می شود:

مورد اول: وجود شیء در خارج معلوم، اما ماهتتش مشکوک و نامعلوم است و لذا برای شناساندن و معلوم ساختن آن ماهیت، به تعریف حاجت می افتد، مثلاً وجود معبد سلیمان و با سنگ و درخت و امثال آنها، در خارج از «فاهمه» (عقل، ذهن) مسلّم است، ولی فرضاً ماهیاتشان به درستی معلوم نیست. تعاریفی که برای شناساندن و معلوم کردن ماهیات آنها می آوریم مانند قضایاست، که باید به اثبات برسند و صادق باشند، وگرنه ذکرشان بیهوده خواهد بود. این قسم تعاریف با قضایا و اصول متعارفه فرق زیادی ندارد، جز این که آنها فقط به ماهیّات و حالات اشیاء ناظر است، در صورتی که علوم متعارفه وسیعتر از آن است، و به حوزه حقایق سرمدی گسترده است.

مورد دوم: شیء در خارج موجود نیست، بلکه وجودش فقط در «فاهمه» (عقل، ذهن) و در مرحلهٔ تصور است و لذا تعریف برای شناساندن ماهیت امری به کار می رود، که به وسیلهٔ ما تصور شده یا ممکن است به تصور آید. مثلاً کسی معبدی را در ذهنش تصور و ترسیم می کند که می خواهد آن را در خارج بسازد، به نظرش می آید که برای بنای آن، زمین، مواد و مصالح ساختمانی با کمیت و کیفیت مخصوص مورد نیاز است و لذا ماهیت آن معبد را با در نظر گرفتن مواد و مصالح منظور تعریف می کند. این قسم تعریف، برخلاف قسم اول، با قضایا و علوم متعارفه فرق دارد، به صدق و کذب متصوف نمی شود، بلکه تنها لازم است که تصور شده باشد و سؤال از صدق آن به منزلهٔ این است که

است» ۱۴۸ احساساتی و مبالغه آمیز و دور از حقیقت است، اما این حقیقت دارد که فهم هر جملهای به فهم جملات ماقبل و احیاناً به فهم برخی از جملات مابعد آن بستگی دارد. خواننده باید آن را یکبار نخواند، بلکه چندینبار بخواند، که گفته شد باطنش بسیار عمیق و وسیع است و با یکبار خواندن نمی توان به عمق آن رسید. خوانندهای که یکبار آن را می خواند، بهویژه اگر سطحی بخواند، ممکن است چنین پندارد که معنی و مقصود مولف را دریافته است. و نیز محتمل است چنین گمان کند که برخی از واژهها زاید و پارهای از عبارات غیرلازم و بعضی از تکرارها و تغییرها بیهوده و بیجهت است. اما اگر به مطالعهٔ خود ادامه دهد، هر دفعه برای وی معنی جدیدی حاصل و نکتهٔ بدیعی منکشف میشود و بهتدریج درمی یابد که یکبار خواندن برای درک معنی و مقصود مؤلف بسنده نبوده و هیچ واژه و عبارت و تکرار و تغییری هم زاید و غیرلازم و بیهوده و بیجهت نبوده است. در ضمن، مراجعه به تفاسير و شروح كتاب نيز ضرورت دارد، زيرا اينها حاصل يك عمر تجربه و تفكر و تأمل متفكري دقيق و متأملي عميق است كه در تمام عمرش جز فلسفه به چیزی نیندیشیده است و با اینکه معانی عمیق و وسیع است عباراتش کم حجم و کوتاه است و هر عبارتی نیازمند تفسیری عمیق و شرحی کشّاف است. و بالاخره شاید به این ترتیب خواننده مقصود مؤلف را دریابد و از اندیشهٔ او بیش از آنچه از ظاهر عباراتش برمی آید بفهمد، یعنی که به عمق باطن و تفسیر و تأویل آن نائل آید.

اما اینجا سؤالی پیش می آید که از کجا بفهمیم که تفسیر و تأویل ما و یا دیگران درست است؟ جواب روشن است، زیراگفته شد که در بین معانی و مغاهیم کتاب ارتباط و اتصالی دقیق است، بنابراین اگر تفسیر ما با کل نظام فکری موجود در این کتاب سازگار و ملایم شد، می دانیم که درست است، که اگر تحکمی و نادرست بود، با معانی دیگر منسجم و ملایم نمی شد.

با این همه، به نظر نگارنده اگر خواننده مبتدی و حتی متوسط باشد، بدون هدایت معلمان وارد و استادان حاذق و منتهیان واصل، به درک کامل نکات فلسفی کتاب توفیق نخواهد یافت. والسلام علی من اتبع الهدی.

#### محسن جهانگیری

148. Will Durant, The History of Philosophy, p. 170.

محدود شود، مثلاً جسمی را متناهی مینامیم، زیرا میتوانیم جسم دیگری را بزرگتر از آن تصور نماییم. به همین صورت، فکری با فکری دیگر محدود میشود. اما ممکن نیست

که اگر به جای ذات ماهیت را به کار بریم، ماهیت در اینجا به معنای «ما به الشیء هوهو» است که در فلسفهٔ اسلامی از آن به ذات هم تعبیر شده است، نه به معنای منطقی، یعنی امر متعقل، که در جواب سؤال به «ماهو» گفته می شود. مراجعه شود به کشاف، ج ۱، ص ۳۳۱. از ماهیت، به این معنی، در زبان لاتین با کلمهٔ (quidditas (quiddity) تعبیر می و می می است از می فرد. برای نمونه مراجعه شود به: می آورند. ولی هگل کلمهٔ essentia را در فلسفهٔ اسیبنوزا با مفهوم notion برابر می گیرد. برای نمونه مراجعه شود به: Hegel's Lectures on the History of Philosophy, vol. 3, p. 258.

ناراین، آن با ماهیت بهمعنای منطقی مناسب میآید.

قل به جای natura (nature) با توجه به خود این کلمه و فلسفهٔ اسپینوزا که خدا را طبیعت می شناسد، البته طبیعت خلاق، واژهٔ طبیعت را انسب دیدم، اگر چه در فرهنگ و فلسفهٔ ما کلمهٔ طبیعت به خدا اطلاق نشده است، ولی چنانکه اشاره شد و در آینده به کرات خواهیم دید، اسپینوزا اطلاق کرده است. اما از آنجا که مقصود مؤلف از طبیعت در اینجا همان ذات و ماهیت به معنای «ما به الشیء هوهو» است، لذا به کار بردن ذات و ماهیت به معنای مذکور هم به حای آن بی تناسب نیست و ما هم در پاورقیها، احیانا این کلمات را به جای آن به کار خواهیم برد، که با فرهنگ و حکمت ما مناسبتر است. شایستهٔ توجه است که اسپینوزا در این کتاب و دیگر کتابهایش، مانند برخی از فلاسفهٔ ما، از جمله ابن سینا (برای نمونه در الهیّات نجات) کلمات ماهیت و ذات و طبیعت را به جای هم به کار برده است و این از اسپینوزا که کتابهایش را به روش هندسی نوشته بعید می نماید، زیرا این روش اقتضا می کند که از به کار بردن کلمات مرادف به جای هم احتراز شود. اسپینوزا علاوه بر این، چنانکه در آینده خواهیم دید، کلمات ذهن و نفس و عقل و فاهمه و امثال آن را هم به جای یکدیگر استعمال می کند.

۵. اگر دقت شود، این تعریف از «علت خود» منطبق است با تعریفی که ابنسینا و سایر فیلسوفان مسلمان از «واجبالوجود» کردهاند، که در قرون وسطی، نظیر بعضی از اصطلاحات فلسفهٔ اسلامی وارد فلسفهٔ یهود و مسیحیت شده و از این طریق به اسپینوزا رسیده است.

9. از عبارات اسپینوزا استفاده می شود، مفیران او هم توجه داده اند که در فلسفهٔ او واژه «متناهی» به معنای ممکن و محدود است. بنابراین، ماسوای جوهر یا خدا همه متناهیند، که ممکن و محدود د و جنانکه در تعریف فوق ملاحظه می شود، او دو نوع متناهی تصور کرده است: «متناهی مطلق» که به معنای محدود و ممکن است و «متناهی در نوع خود» که این هم به معنای محدود ممکن است، اما به معنای خاص و در صورتی تعقق می یابد که شیء داخل طبقه ای باشد و با اشهاء دیگری که داخل آن طبقه اند مقایسه و با آنها محدود شود و لذا جسمی نسبت به جسم دیگر متناهی نامیده می شود که داخل طبقهٔ اجسام و با آنها مقایسه و محدود می شود، اما جسم نسبت به فکر و بالعکس فکر نسبت به جسم این چنین نیست، زیرا آنها داخل طبقهٔ واحدی نیستند و با هم وجه اشتراکی ندارند و لذا با هم مقایسه و محدود نمی شوند. خلاصه می توان گفت: متناهی و محدود بودن، به این معنی، یعنی قابل مقایسه بودن و از آنجا که فقط اشیاء مشابه ممکن است مقایسه شوند معنای تناهی یک شیء این است که آن داخل طبقه ای از اشیاء مشابه باشد. برای مزید اطلاع مراجعه شود به: Joachim, A Study of the Ethics, p. 78-79. Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 133-136.

او در مقابل متناهی، نامتناهی را نیز، به دو معنی به کار برده است: نامتناهی مطلق و نامتناهی در نوع خود. در آینده در پاورقی مربوط به تعریف ۶ همین بخش، دربارهٔ آن، به تفصیل سخن گفته خواهد شد. ممكن نيست طبيعتش <sup>†</sup> «لاموجود» تصور شود.<sup>٥</sup>

شیئی «متناهی در نوع خود» است که ممکن شود ا شیئی دیگر از نوع خود

پرسیده شود: آنچه را که تصور کردهای نصور کردهای یا به؟ که مسلما بی معنی و بیهوده است، بنابراین، این نوع تصور در صورتی خوب (تعبیر از خود اسپینوزاست) است که قابل تصور باشد و به تناقض نینجامد. اسپینوزا برای روشن کردن مطالب فوق امثلهٔ زیر را ایراد می کند:

۱) کسی میگوید: دو خط مستقیم اگر فضایی را پر کنند، شکل حاصل «گوشه دار» نامیده می شود. باید دند که مقصود وی از خط مستقیم چیست. اگر مقصود از آن خطی باشد که معبولا آن را خط منحنی می گویند، نعریف خوبی خواهد بود، زیرا، از آن تعریف، شکل کی یا نظیر آن فهمیده حواهد شد، اما مشروط بر اینکه او بعداً از آن شکل مربّعات یا امثال آنها را در نظر نگیرد. ولی اگر مقصودش از خط مستقیم همان باشد که معبولا از آن قصد می شود، در این صورت آن غیر قابل تصور و در نتیجه نعریف خوبی نخواهد بود.

Parkinson توجه داده است که در نظر اسپینوزا علوم متعارفه متیقنتر از اصول موضوعه است (مراجعه شود به: G.H.R. Parkinson, Spinoza's Theory of Knowledge, p. 40) و این درست همان است که ما هماکنون در تعریف علوم متعارفه و اصول موضوعه ذکر کردیم.

۲) اگر کسی بگوید جوهر فقط یک صفت دارد، این ادعایی بیش نخواهد بود و باید به اثبات برسد، ولی اگر برگوید مقصود من از جوهر «چیزی است که متقوّم از یک صفت است» در اینصورت آن تعریف خوبی خواهد بود، بگوید مقصود من از جوهر نامیده نشود. برای مزید اطلاع مراجعه شود به: The Correspondence of Spinoza, Letter 9, p. 106-108.

مسلماً به همین منظور است و او به نکتهٔ فوق نظر دارد، که همواره در این کتاب (کتاب اخلاق) در مقام تعریف امور میگوید: مقصود من از ... این است. بنابراین میتوان گفت، تعاریف امور انشایی هستند، نیازمند اثبات نیستند، بلکه در میان آنها فقط هماهنگی لازم است و باید با هم متناقض نباشند.

۲. ولغسن مفتِركبير اسپينوزا توجه داده است، كه اصطلاح «علت خود» (لاتين casa sui در ترجمههاى انگليسى: self causeless) هم معناى منفى دارد و هم مفهوم مثبت. معناى منفيش بى علت (causeless) مفهوم مثبتش بى على الله (self sufficient) و بنابراين همواره موجود بالفعل است. مراجعه شود به كتاب Harry Anstryn Wolfson, The Philosophy of Spingza, vol. 1, p. 129.

چنانکه در آینده معلوم خواهد شد در فلسفهٔ اسپینوزا اصطلاح «علت خود» با اصطلاحات دیگری، از قبیل واجب الوجود، موجود ضروری (necessary existence) آنچه ذاتش مستلزم وجود است (necessary existence) موجود نامتناهی مطلق (absolutely infinite being) طبیعت فقال یا خلآق (natura naturans) جوهر و بالاخره خدا معادل و مرادف است. هگل می نویسد: «علت خود» علتی است که عین معلول است و این علت، علت نامتناهی است. او دربارهٔ عبارت «علت خود» سخنانی دارد که بسیار مفید و آموزنده است. برای احتراز اطالهٔ کلام از نقل آن خودداری می شود. خوانندهٔ علاقمند مراجعه کند به:

Hegel's Lectures on the History of Philosophy, vol. 3, p. 259. Hegel Encyclopedia of Philosophy, p. 134.

 ۱۰. لاتين: attribute) attributum).

۱۱. لاتین: intellect (intellect) دربارهٔ عقل و فرق آن با تخیل در فلسفهٔ اسپینوزا در پاورقیهای صفحات بعد سخن کفته خواهد شد.

۱۲. لاتین tanqnam) به جای آن می توان از کلماتی از قبیل به منزله، همچون، مانند و نظایر آن هم استفاده کرد که همه دلالت دارند، که او صفات را «دقیقاً» مقوّم جوهر نمی داند، که به مثابه مقوم می شناساند و این با عقیده وی که جوهر را دهنا و عینا بسیط می داند کاملا مطابقت دارد.

۱۳. لاتین: constituting) constituens) باید دقت کرد تا از این کلمهٔ موهم ترکیب، ترکیبی، ولو در ذهن، متؤهم نشود، که او جوهر را از جمیع جهات بسیط میداند و برای آن نه اجزای خارجی قایل است و نه اجزای ذهنی و حدّی. با توجه به این و باز نظر به اینکه او صفت را مبیّن و مُظهر ذات جوهر میشناسد (فضیهٔ ۱۱، همین بخش) یعنی که به ععیدهٔ وی، ذات جوهر بهوسیلهٔ صفاتش متجیّی و ظاهر میشود، انتظار میرفت که او بهجای کلمهٔ constituens که گفته شد موهم ترکیب است، ولو ترکیب ذهنی، کلماتی از قبیل: expressing) exprimens explaming) explicans) را بهکار میبرد. که معانی این کلمات، با عقیدهٔ وی دربارهٔ جوهر سازگارتر است و با نظر مفبّبرانش برابر شاید عنت اینکه او صفت را به مثابه مقوم ماهیت و ذات جوهر، یعنی خدا، معرفی کرده برای افادهٔ این معنی است که مقصود از صفات صفات ذاتی است، نه صفات فعلی و اضافی. توجه به این نکته لازم است که تعریف مذکور از صفت، که گفت: «عقل آن را به مثانه مقوم ماهیت جوهر ادراک میکند» قابل تأمل است، که اگر روی عبارت «عقل ادراک میکند» تکیه شده باشد، این احتمال قوبتر مینماید که صفات فقط اعتبار عقل و از امور اعتباری است، بهایت اعتباری نفس الامری و حاکی از نسبت فاعل شناسایی و در مقابل جوهر، فاقد وجود واقعی هستند. ولي اكر عبارت «مقوّم ماهيت جوهر» مورد نوجه و تأكيد باشد، اين احتمال قوى مينمايدكه صفات در خارج از عقل موجود و در مقابل جوهر واجد وجود واقعى هستند. البته بنا به هر دو احتمال مُدرك صفات عقل است. اما از آنجاکه او جوهر را از جمیع جهات بسیط می داند و چنانکه بعد به تفصیل گفته خواهد شد: به عقیدهٔ وی صفات جوهر با جوهر، اکر چه مفهوما مختلف است، مصداقاً واحد است، یعنی که او در برابر ذات برای صفات وجودی مستقل قائل نیست، بلکه مصداقاً آنها را عین هم میداند. لذا احتمال اول با فنسفهٔ وی مناسب و درست مینماید، اگر چه احتمال دوم نبز طرفدارانی دارد که معتقدند به نظر وی، صفات هم، مانند خود جوهر، از واقعیّت عینی برخوردار است. و جوهر (یا حدا با طبیعت) مجموع پیوستهای است از صفات. و بگانه فرق میان جوهر و صفاتش در این است که هر صفتی ممکن است حداگانه به اندیشه آید، در صورتی که در واقع همهٔ صفات با هم در جوهر موجودند، یعنی که جوهر همهٔ آنهاست و با همهٔ آنها به نصور می آید. در تأیید این عقیده می افزایند که طبق نظر اسپینوزا، عقل به شناخت واقعیّات می رسد نه اعتباریات. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

A. Wolf, The Correspondence of Spinoza, Introduction, p. 59 & G.H.R. Parkinson, Spinoza's Theory of Knowledge, p. 83.

هگل از عبارت «عقل آن (صفت) را ادراک میکند» چنین استفاده میکند که صفت در برابر جوهر واقعیت مستفلی بدارد، بلکه با عقل مُدرک از این حیث که واقعیت را درک میکند، رابطهای دارد، مراجعه شود به: Hegel, History of Philosophy, vol. 3, p. 260.

پولوک می و بسد: در فلسفهٔ اسپینوزا صفت تنها متعلق به جوهر نیست، بلکه مقوّم آن است و در واقع جوهر در صفاتش متجلّی شده است و ماورای این تجنیات واقعیت منیعی موجود نیست، بلکه آنچه واقعیت دارد همین تجلبّات است.

جسمی با فکری یا فکری با جسمی محدود شود. ۸

۳. مقصود من از جوهر<sup>۹</sup> شیتی است که در خودش است و به نفس خودش به تصور می آید، یعنی تصورش به تصور شیء دیگری که از آن ساخته شده باشد متوقف نیست.

 ۷. در متن «که بتواند» اما چون در فرهنگ ما معمولا نوانستن را به اشباء غیر ذیشعور نسبت نمی دهند، لذا ما در این موارد، همواره به جای آن از واژهٔ «امکان» و مشتقات آن استفاده خواهیم کرد.

۸. هانری الدنبورگ (Henry Oldenburg) در یکی از نامههایش به اسپیوزا می نوبسد: آبا شک نمی کنید در این که می گویید «نه جسم به واسطهٔ فکر محدود است و نه فکر به واسطهٔ جسم» زیرا هنوز معلوم نیست که فکر چیست، آیا حرکت جسمانی است یا حالتی روحانی که کاملاً با حالت جسمانی فرق دارد (Letter 3). اسپیوزا باسخ می دهد: من جسمانی بودن فکر را نمی پذیرم، اگر هم چنین فرض شود، باز مسلم است که فکر از حیث اینکه فکر است با بعد از حیث اینکه در دارد (Letter 4).

۹. واژهٔ جوهر به جای کلمهٔ لاتینی substantia (substance) به کار رفته است. ارسطو در تعریف جوهر آورده بود: «جوهر آن است که بذاته موجود باشد» (ارسطو، الطبیعه، ترجمهٔ اسحق بن حنین، ج۱، ص ۱۱۹) و یا «جوهر چیزی است که به موضوعی نسبت داده نمی شود، ولی اشیاء دیگر به آن نسبت داده می شوند».

(David Ross. Aristotle, p. 166)

فیلسوفان و متکلمان مسلمان نیز جوهر را با عباراتی، از قبیل «موجودلذاته» یعنی قائم بذات، «الموجود من غیر ان یکون فی شیء من الاشیاء» (شفاء، ج۲، ص ۴۰۳) «الجوهر هو الموجود لا فی موضوع» (ایضاح المقاصد، مقالة ۳، ص ۱۲۴) و امثال آنها تعریف کردهآند، که با وجود اختلاف در عبارت مفهوم واحد دارند و آن این است که جوهر در وجود خارجی به نفس خود قائم است و برخلاف عرض نیازمند موضوع نیست. دکارت هم درکتاب اصول فلسفة حود، جوهر را موجود قائم بذات تعریف کرد و اطلاق آن را بهمعنای دقیقتر منحصر به حدا دانست.

(The Principles of Philosophy, part 1, principle, 51)

اما تعریف اسپینوزا از جوهر، که گفت «جوهر چیزی است که در خودش است و به نفس خود منصور است» دارای دو جزء است: اول «قائم به ذات بودن» یعنی وجودش به وجود دیگری وابسته نیست، دوم «متصور بذات بودن» یعنی تصورش هم به تصور دیگری وابسته نیست. جزء اول همان مفهوم تعاریف اسلامی است که ملاحظه شد جوهر را به «موجود قائم بذات» تعریف کردند، اما جزء دوم آن یعنی، «متصور بذات بودن» که در واقع به معنای بسیط بودن آن است، به نظر اضافه و جدید می نماید که در تعاریف پیشینیانش دیده نشده است. ولی در این باره نکته ای به نظر می آید و آن اینکه اگر اطلاق جوهر را به خدا روا بدانیم، همان طور که این سینا، با تعریف خاصی که از جوهر کرده روا می آید و آن اینکه اگر اطلاق جوهر را به خدا روا بدانیم، همان طور که این سینا، با تعریف خاصی که از جوهر کرده روا را به معنی مذکور جوهر دانسته است)، و چنانکه هماکنون ذکر شد دکارت هم جوهر را به خدا اطلاق کرد و حتی به معنای دقیقتر، اطلاق آن را منحصر به خدا دانست، و اسپینوزا هم که جوهر را منحصراً عبارت از خدا می داند، پس می توان گفت این اضافه لازمة تعاریف اسلاف اوست، ولو بدان تصریح نشده است. زیرا لازمة اطلاق جوهر به خدا این است که تصور آن هم به تصور امر و یا امور دیگر متوقف نباشد، که به عقیدة آنها خذا از جمیع جهات بسیط این است که تصور آن هم به تصور امر و یا امور دیگر متوقف نباشد، که به عقیدة آنها خذا از جمیع جهات بسیط این «ولفسن» در کتاب سابق الذکرش و دادی، پس نه وجودش به شبنی متوقف است و نه تصورش. گذشته از این «ولفسن» در کتاب سابق الذکرش خود متصور باشد» را هم به آن افزوده است. خلاصه اینکه، در تعریف اسپیتوزا، از «جوهر» چیز تازهای وجود ندارد.

جوهر» ادراک میکند.

۵. مقصود من از «حالت» ۱۲ احوال ۱۵ جوهر یا شیئی است که در شیئی دیگر است و بهواسطهٔ آن به تصور می آید.

مراجعه شود به:

Pollock, Spinoza, p. 152.

و در اینکه مقصود اسپینوزا از عقل (intellect=intellectus) چیست؟ در آینده سخن گفته خواهد شد. ۱۴. واژهٔ mode) modus) را به حالت بردردانم، که پیشینیان این کار را کرده بودند و من نخواستم مخالفنی کرده باشم. اصلاً لفظ و اصطلاح، در صورتی که مقصود از آن روشن باشد، زیاد مهم نیست. اسلاف ما هم گفتهاند: «لا مَشاحَة في الاصطلاح». مقصود اسپينوزا از حالت، جنانكه در فوق تصريح كرد، آثار جوهر است، يعني همين اشياء جزئی که عالم را بهوجود آوردهاند، به عبارت دیگر، همین عالم و بهاصطلاح حکمای ما «ماسوی الباری». مفسران و پژوهندگان فلسفهٔ وی از جمله «یاسیرس» توجه دادهاند: به عقیدهٔ اسپینوزا عالم عبارت است از مجموعهٔ این آثار و أشياء جزئي و يا بهعبارت بهتر، عالم فراشدي است كه با جوهر أغازيده و از مجالي دو صغت فكر و بعد گذشته و به حالات منتهی شده است. این حالات و اشیاء و موجودات جزئی متناهی اند. اما مجموعة این موجودات متناهی که هر یک به واسطهٔ دیگری وجود می یابد نامتناهی اند، یعنی این موجودات جزئی متناهی به مجموعه ای تعلق دارند که مجموعهٔ متناهی هاست، اما خود نامتناهی است و این عدم تناهی نتیجهٔ عدم تناهی خداست ،Karl Jaspers) Spinoza, p. 18). اين حالات، چنانكه گفته شد، در جوهر است، وجود و تصورشان وابسته به آن است. اكنون جای سؤال است که او چرا، در برابر جوهر، برخلاف ارسطو و ارسطوییان و دکارت و دکارتیان، حالت استعمال کرده، نه عرض، آیا این محض تصادف و نتیجهٔ بیدقتی و بیاعتنایی بهاصطلاح گذشتگان است و یا غرضی در کار است؟ تأمل در کتاب اخلاق که به روش هندسی و با نظم خاصی نگارش یافته و مانند بک کتاب ریاضی تعریفات و اصول و اصطلاحات به دقت و بجا آورده شده است، احتمال اول را بعيد و مستبعد مي نمايد. بس «حالت» در اصطلاح اسپيتوزا و حداقل در کتاب اخلاق باید با عرض فرق داشته باشد. واقع هم این است، زیرا در تعاریفی که اسلاف وی از عرض کردهاند. آن را فقط در مرحلهٔ وجود خارجی نیازمند جوهر دانستهاند. یعنی که تنها وجودش را به وجود جوهر متوقف دانستهاند و اما این اضافه که «تصور آن به تصور جوهر وابسته است» در هیچ یک از آن تفاریف دیده نمی شود، در صورتي كه اسپينوزا هم وجود حالت را به وجود جوهر متوقف دانست، هم تصورش را، نتيجه اينكه «حالت» اسپينوزا با عرض دیگران فرق دارد. اما توجه به نکات زیر هم لازم است:

الف. استعمال واژهٔ حالت مخصوص اسپینوزا نیست. پیش از وی دکارت هم گاهی حالت را به جای عرض بهکار . برده و در برابر جوهر قرار داده است. مراجعه شود به:

The Principles of Philosophy, part 1, principle 48 and 49, p. 238 & Meditations, 3, p. 165.

ب. اسپینوزا فقط در کتاب اخلاقش به استعمال واژهٔ حالت اصرار ورزیده است، و گرنه در برخی از آثارش (از جمله The Correspondence of Spinoza, Letter 4. p. 81) عرض را به جای حالت و در برابر جوهر به کار برده است.

B. affections: A) affectiones . ۱۵ و B. affections: A) المجاى أن شنون و احياناً آثار هم مناسب

۶. مقصود من از «خدا»۱۶ موجود۱۷مطلقاً نامتناهی۱۸است، یعنی جوهر، که متقوِّم

۱۶. در فلسفهٔ اسپینوزا واژه های خدا، طبیعت (طبیعت خلاق یا طبیعت فعال)، جوهر، واجب الوجود، کل وجود، کسی که هست «به معنای واحد و مفهوم فارد به کار رفته اند. تصورش از خدا به عقاید دینی، از جوهر به فسفهٔ دکارتی، از طبیعت به افکار برونو:

Bruno, Giordano (1548-1600)

و رنسانس و بالاخره تصورش از واجبالوجود به فلسفة مدرسی و بالمآل، به فلسفة اسلامی راجع است. ژوکیم، که از مفسّران سرشناس اسپینوزاست، مینویسد: «در نظر اسپینوزا، تصور خدا تصور کل واقعیت است» و از وی نقل میکند که «خدا کل موجود است که ماورای او موجودی نیست.» مراجعه شود به:

Joachim, A Study of the Ehtics. p. 34.

«ژیلسن» ادعا میکند: اسپینوزای یهودی عبارت «او (خدا) کسی است که هست» را به آنچه هست تغییر داد (یعنی که شخص را به شیء تغییر داد. ـم.) که اسپینوزا آن را دوست میدارد، ولی او اسپینوزا را دوست نعیدارد. «ژیلسن» میافزاید در نظر اسپینوزا هر خدای دینی که نام حقیقیش «کسی که هست» نیست چیزی جز افسانه نیست. مراجعه شود به:

Etien Gilson, God and Philosophy, p. 103-104.

اما این ادعا قابل تأمل است، زیرا اسپیتوزا خدا را عالم و در عین حال عالم به علم خود می داند و به علاوه در بخش ۵ همین کتاب در نتیجهٔ قضیهٔ ۳۶ تأکید میکند که خدا هم انسانها را دوست می دارد، که ما در پاورقی مربوط به آن در این باره بحث خواهیم کرد. پر واضح است که این گونه سخنان را می توان دلیل آورد که او خدا را شخص می داند نه چیز، اما البته نه شخص به معنای متداول کلمه، یعنی موجودی محدود و متناهی و دستخوش عواطف و انفعالات، بلکه شخص به معنای موجود متعین که تشخص و تعین عین ذات اوست و در عین حال مطلق و نامتناهی است که اطلاق و عدم تناهی نیز عین ذات اوست و بالاخره قادر و عالم است که علم به علم نیز دارد.

مسلما نظر ژیلسن و اسپینوزا در این مورد (خدای دینی کسی است که هست) ناظر به «تورات» است، آنجا که می گوید: خدا به موسی گفت «هستم آن که هستم» و گفت به بنی اسرائیل چنین بگو: اُهیه (هستم) مرا نزد شما فرستاد و خدا باز به موسی گفت به بنی اسرائیل چنین بگو: «یهوه» (عبری Yahveh) خدای پدران شما، خدای ابراهیم و خدای اسحق و خدای یعقوب مرا نزد شما فرستاده است. این است نام من تا ابدالاباد و این است یادگاری من نسلاً بعد نسل (عهد عتبق، سفر خروج، باب سوم، ص ۸۶).

ایضا: خدا به موسی خطاب کرد و گفت من یهوه هستم و به ابراهیم و اسحق و یعقوب به نام خدای قادر مطلق ظاهر شدم، لیکن به نام خود «یهوه» نزد ایشان معروف نگشتم (همانجا، باب ششم، ص ۹۰). اسپینوزا در رسالهٔ الهیات و سیاست، پس از نقل عبارت فوق از «عهد عتبق» چنین مینگارد: «یهوه یگانه کلمهای است که در کتاب مقدس به معنای ذات مطلق است، بدون دلالت به مخلوفات و به همین جهت است که یهودیان معتقدند تنها این کلمه دقیقاً نام خداوند است و بقیهٔ کلمات صرفاً عناویناند (titles) و در حقیقت اسماء دیگر خداوند چه اسماء ذات (substantives) و چه اسماء صفات (adjectives) فقط حنبهٔ وصفی و استادی دارند و از این حیث به او تعلق دارند که نصور شده است او با مخلوفات در ارتباط است و یا به واسطهٔ آنها متجلّی و ظاهر شده است.

Theologico-Political Treatise, chap. 13, p. 177.

خلاصه اسپینوزا در تصورش از خدا به تعلیمات یهود و به بعضی از جریانات فکری و فلسفی پیش از خود نظر دارد ولو چنانکه، به ندریج معنوم خواهد شد، با هیچ یک از آنها دقیقاً منطبق نیست.

هگل هم درکتاب منطق خود فلسفهٔ اسپینوزا را از اینکه خدا را شخص مطلق شناساند، ناتوان و نارسا تنسخیص می دهد و در نتیجه خدای او را با خدای ادیان، از جمله مسیحیت، متفاوت می بیند (PL) که البته به دلیل آنچه در بالا دربارهٔ ادعای ژیلسن گفته شد و به دلایل دیگری که ذکرشان به طول می اجامد، تشخیص هگل قابل تأمل است.

۱۷. به جای واژهٔ being) ens) لفظ «موجود» مناسب آمد. ولفسن تصریح میکند که ens در لاتین و being) در انگلیسی و «موجود» در عربی به معنای واحد است. مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 61.

ژیلسن هم توجه داده است که مقصود از ens و being و ens و being جود دات است، نه ذات وجود. مراجعه شود به God and Philosophy, p. 103.

۱۸۸. او خدا را مطلقاً نامتناهی و یا نامتناهی مطلق میشناسد، همان طور که پیش از وی حمهور متآلهان خدا را چنین شناخته و شناساندهاند و با اینکه اغلب قید «مطلق» را در عبارت نیاورده اند، ولی در معنی منظور داشته اند. قبلاً گفته شد که او متناهی را دو نوع می داند: متناهی مطلق و متناهی در نوع خود. اکنون گوییم او «نامتناهی» را هم دو نوع می داند: نامتناهی مطلق و نامتناهی در نوع خود برتر از سایر اشیاء و افراد نوع حود و فانق بر آنهاست، اما با وجود این سنجش پذیر است و صفات و خصوصیاتش متناهی هستند، اما نامتناهی مطلق سنجیده شود، بلکه ذاتی است متفرد و متوجد، محتوی همه واقعیات و مستجمع جمیع صفات و متنزه از هر گونه نفی سنجیده شود، بلکه ذاتی است متفرد و متوجد، محتوی همه واقعیات و مستجمع جمیع صفات و متنزه از هر گونه نفی بنجیده شود، بلکه ذاتی است متفرد و نعین، که هر نعین و تحدیدی نفی است و با مفهوم نامتناهی مطلق متنافی، بنابراین، همان طور که «ولفسن» فهمیده است، اصطلاح نامتناهی مطلق در فلسفه اسینوزا به جای بیهمتا و غیر قابل مقایسه، بینشان، تعریف ناشدنی، نامتناهی ماست.

The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 138.

با توجه به آنچه قبلا دربارهٔ انواع متناهی نوشته شد و آنچه اکنون در خصوص انواع ناستناهی گفته شد، میتوان گفت: نسبت میان متناهی مطلق و متناهی در نوع خود عموم و خصوص مطلق است.

نسبت میان نامنناهی مطلق و نامتناهی در نوع خود تباین است.

نسبت میان نامتناهی مطلق و متناهی مطلق نباین است.

نسبت میان نامتناهی در نوع خود و متناهی عموم و خصوص مطلق است.

از مطالب مذکور استفاده می شود که خدا که نامتناهی مطلق است، صفاتش نامتناهی است. بعداً گفته خواهد شد که ما فقط دو صفت از صفات او را می شناسیم. در گذشته هم گفته شد که مقصودش از صفات، صفات ذاتی است، ته فعلی و اضافی،

۱۹. بهطوریکه ملاحظه می شود، او صفات را مُبیّن و مُظهر ذات خدا می داند، یعنی که او بهوسیلة صفاتش ظاهر و متجلّی شده است و اگر صفات نبود، ذات همچنان «غیب مطلق» و «کنز مخفی» و «غیر قابل شناخت» می بود. این مطلب همان است که متألهان اسلام دریارهٔ خدا و صفاتش گفته اند.

در پایان توجه به این نکته لازم است که اسلاف اسپیوزا، که برای خدا صفات کمال یا بهاصطلاح صفات ثبوته قاتل شدند، تأکید کردند که این صفات عدّة، مدّة و شدّة نامتناهی است، ریرا کمالات خداوند نه از حیث شماره پایان ب

شرح '۲: من میگویم «مطلقاً نامتناهی» است نه در نوع خود نامتناهی، زیرا، از شیئی که فقط «در نوع خود نامتناهی» است میتوان صفات نامتناهی را سلب و انکار کرد، اما ذاتی که «مطلقاً نامتناهی» است، در ذات خود، حاوی هر چیزی است که مبیّن ذات است ۲۱ و نفی و سلبی را به آن راه نیست.

۷. مختار آن است که به صرف ضرورت طبیعتش موجود است و به محض اقتضای طبیعتش به افعالش موجّب<sup>۲۲</sup>. برعکس، موجّب یا، به عبارت بهتر، مجبور آن است که به موجّب شیئی دیگر به یک نسبت معین و محدودی<sup>۲۲</sup> در وجودش و در افعالش موجّب است.<sup>۲۲</sup>

 $\rightarrow$ 

دارد، نه از حیث زمان و نه از حیث شدّت، و گرنه محدود خواهد بود. اسپینوزا هم در تعریف فوق با عبارت «صفات نامتناهی» به عدم تناهی صفات، از حیث عدد و با لفظ «سرمد» به عدم تناهی آنها، از حیث مدت و زمان و با عبارت «ذات نامتناهی» به عدم تناهی آنها، از حیث شدّت و کمال اشاره میکند.

 ۲۰ explication) explication) بهجای آن توضیع و بیان هم مناسب است. اما با توجه به اصطلاحات هندسی معمول «شرح» انسب است.

۲۱. ۱) واقعیت.

۲۲. تعریف صراحت دارد که اختیار به معنای انتخاب میان فعل و ترک آن نیست، بلکه به معنای وجوب وجود شیء و ضرورت صدور فعل از فاعل است، نظر به ذات آن و با قطع نظر از خارج، و لذا در نظر وی، فاعل بالاختیار آن است که به صرف ضرورت ذاتش موجود باشد و به اقتضای ذاتش عمل کند، مانند خدا به عقیدهٔ اسپیتوزا. و اما جبر به این معنی است که وجود شیء و فعل آن از ناحیهٔ غیر باشد، نه از ضرورت ذات و اقتضای طبیعتش، پس «فاعل بالجبر» فاعلی است که وجودش و فعلش از سوی دیگر است، نه به اقتضای ذاتش مانند انسان، به عقیدهٔ وی، بنابراین، او میان اختیار ـ به معنایی که او خود برای آن قائل است ـ از یک سوی و وجوب و ضرورت از سوی دیگر نه تنها تضادی نمی ببند، بلکه واژههای ضرورت و وجوب را در تعریف فاعل بالاختیار بهکار می برد، و بالاخره آزادی را بی قانونی نمی داند. علاوه بر تعریف فوق در یکی از نامه هایش می نویسد: من اختیار را در ضرورت آزاد می دانم، نه در ارادهٔ آزاد و حداوند، اگر چه بالضروره موجود است، ولی موجود بالاختیار است، که وجودش، به حسب ضرورت ذات و طبیعت خود است.

The Correspondence of Spinoza, Letter 58, p. 294.

برای مزید اطلاع مراجعه شود به مقالهٔ نگارنده تحت عنوان «اختیار و مسائل مربوط به آن در فلسفهٔ اسپیتوزا، نشریهٔ necessaria گروه آموزشی فلسفهٔ دانشکده ادبیات دانشگاه تهران، شمارهٔ ۲، ص ۶۲\_۸۲». در اینجا به جای necessaria فطر به تعریفی که از آن می دهد موجب را انسب دیدم، به ویژه که آن را در برابر مختار به کار می برد. مضطر هم مناسب است. در آینده به تناسب مقام، به جای آن کلمهٔ «واجب» و ضروری هم به کار خواهیم برد.

٢٣. ترجمه ها مختلف است. ترجمه ما مطابق متن لاتين است.

۲۴. با تعابیر حکمای ما، مطلب را میتوان چنین بیان کرد: «مختار آن است که واجب الوجود بالذات و واجب الفعل بالذات است و برعکس موجب آن است که واجب الوجود بالفیر و واجب الفعل بالفیر است.

بدون آغاز و انجام به تصور آید.

#### اصول متعارفه ۲۸

# ۱. هر شینی که موجود است، یا در خودش وجود دارد، یا در اشیاء دیگر.۲۹

صورنیکه وجود جوهر فقط با سرمدیت تبیین می شود».

The Correspondence of Spinoza, Letter 12, p. 111.

پس از آنجا که دیمومت و زمان هر دو صفت و نسبت ممکنات و مخلوقات است، ممکن نیست به خدا و جوهر اطلاق شود، که واجب و ضروری است، ولو امکان دارد، که دیمومت بدون آغاز و انجام به تصور آید، که ممکن است استمرار وجود مخلوقی بیآغاز و بیانجام باشد. اما صفت سرمد مطابق تعریف فوق مخصوص واجب یعنی خدا و جوهر است، و سرمدیت مساوق با وجود واجب و ضروری، یاسیرس مینگارد: «در فلسفهٔ اسپینوزا زمان صفت هستی مطلق و جوهر نیست، بلکه صفت حالات است و با صفت دیمومت هم، فقط حالات قابل تبیین است و تنها جوهر است که تحت صفت سرمد قابل تصور است. ممکن است دیمومت و استمرار حالات کوتاهتر و درازتر به تصور جوهر است که تحت صفت سرمد قابل تصور است. ممکن است دیمومت و استمرار حالات کوتاهتر و درازتر به تصور آید که اینگونه تصورات با تصور جوهر سازگار نیست و اصولاً شناخت فلسفی یعنی شناخت اشیاء در سرمدیت». 
Karl Jaspers, Spinoza, p. 20.

با توجه به مطالب مذکور، عبارت متن به اینصورت بیان می شود: سرمدیت مساوق با وجود است، وجودی که از تعریف شیء سرمدی برمی آید، یعنی وجود واجب و ضروری، یا خدا و جوهر، که این گونه وجود مانند ذات شیء حقیقتی سرمدی است و به زمان و دیمومت متصف نمی شود و با آنها تبیین نمی گردد، که متعالی از آنهاست.

چنانکه هگل توجه داده است، کل فلفهٔ اسپینوزا مبتنی بر تعاریف این بخش است، کل فلفهٔ اسپینوزا مبتنی بر تعاریف این (Philosophy, vol. 3, p. 263.

.۲۸ اصول متعارفه به جای axioms) axiomata به کار رفته است و به جای آن می توان علوم متعارفه هم به کار برد. قبلاً (در ذیل تعریف ۱) نوشته شد که علوم متعارفه قضایای بیّن و بدیهی است، که به تعبیر اسپینوزا مورد توافق جمیع اذهان است. فلسفهٔ او مبتنی بر تعاریف (در ذیل تعریف ۱ راجع به تعاریف سخن گفته شده است) و علوم متعارفه و اصول موضوعه است. اما این سؤال در زمان او و همچنین پس از مرگش همواره مطرح بوده است که آیا تعاریف و اصول وی، صرفاً موضی تحکمی است، آنچنانکه هابس (1679-1588) Hobbes معتقد بوده است، مراجعه شود به: Hobbes (1588-1679) Hoffding, A History of Modern Philosophy, vol. I, p. 302.

یا احکامی است وضعی که خود به وضع آنها پرداخته و یا قضایایی است شهودی، که با شهود عقلی مستقیم، به آنها رسیده است و یا (به احتمال ضعیف) فتوح و تجلیّاتی است که از عالم غیب به قلبش متجلی شده است. حق این است که باید قائل به تفصیل شد: چنانکه قبلاً اشاره شد، تعاریف وضعی است، اما اصول وی اصولی است استقرایی، یعنی تجربی استدلالی، که رسالهٔ نانمام وی (اصلاح فاهمه Tractatus de Intellectus Emendatione) که کتاب منطقی اوست، منطق است. است که او شیفته و دلبستهٔ آن بوده است، که آن را برای پژوهشهای علمی زمانش لازم میدانسته است.

۲۹. این اصل، بهصورت قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه ذکر شده است. یعنی ممکن نیست موجودی نه درخود باشد و نه در غیر خود و نیز ممکن نیست موجودی هم در خود باشد و هم در غیر خود، بلکه یا در خود است، مانند جوهر و یا در غیر خود، مانند حالت به اصطلاح اسپیتوزا و عرض به اصطلاح دیگران.

۸. مقصود من از «سرمدیّت<sup>۲۵</sup>» نفس وجود است، از این حیث که تصور شده است
 که بالضروره از تعریف شیء سرمدی ناشی میشود.<sup>۲۶</sup>

شرح: زیرا این گونه وجود، درست مانند ذات شیء، حقیقتی سرمدی تصور شده است و لذا ممکن نیست بهوسیلهٔ دیمومت ۲۷ ، یا زمان تبیین شود، اگر چه ممکن است دیمومت

در فلسفة اسپیتوزا، با معنایی که در حکمت ما متداول است، تا حدی متفاوت است، زیرا واژه های سرمد و سرمدی، در حکمت ما متداول است، تا حدی متفاوت است، زیرا واژه های سرمد و سرمدی، در حکمت ما متداول است، تا حدی متفاوت است، زیرا واژه های سرمد و سرمدی، در حکمت ما به شینی اطلاق می شود که بی آغاز و بی پایان است (تعریفات جرجانی، ص ۴۰؛ کشاف، ج ۱، ص ۴۴۷). اما چنانکه اسپیتوزا، در شرح همین قضیه، تصریح می کند و ما ذیلاً به توضیح آن خواهیم پرداخت، او وقتی که واژه «سرمدی» را به جوهر، یا خدا اطلاق می کند، آن را فقط، به معنای بی آغاز و بی انجام به کار نمی برد، بلکه به معنای و اجب الوجود بالذات استعمال می کند، که ذاتش عین وجودش است، نامتناهی مطلق است، خود علت خود است، لایتغیر لایتجزی و بالاخره بی آغاز و بی پایان و یا آنچنانکه «یاسپرس» توجه داده، در آن نه گذشته ملحوظ است و نه حال و آینده (. Spinoza, p. 20 Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 366.

در آینده، در یاورقی مربوط به قضیهٔ ۲۱ همین بخش خواهیم گفت که او واژههای «سرمد» و «سرمدی» را به معایی دیگر به غیر جوهر و حدا نیز اطلاق میکند.

۲۶. یعنی تعریف شیء مستلزم وجود آن است و اینگونه وجود وجود ضروری و واجب است.

۲۷. به جای کلمهٔ duratio (duration) که به معنی استمرار هستی است، واژهٔ دیمومت را انسب دیدم. دهر هم مناسب است، مخصوصاً که با «سرمد» و «زمان» به کار رفته است. ولغس می نویسد: duration از کلمهٔ لاتین گرفته شده، که معنی تحت اللفظی آن «سخت شده» است و در قرون وسطی به معانی استمرار و دوام و بقا به کار رفته و در زبان عیری و عربی، در معانی متعددی استعمال شده است، از جمله مدت، امتداد و بقا، مراجعه شود به: Wolfson. The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 340.

به نظر من، علاوه بر اینها می توان به جای آن، واژه های: دوام، و پایندگی را هم به کار برد. اسپینوزا، «دیمومت» را، در خصوص موجودات محدود و متناهی، یعنی مخلوقات استعمال می کند (خلق به معنای خاص اسپینوزایی، که مستلزم زمان نیست، نه به مفهوم متداول، که به وقوع در زمان دلالت می کند). در کتاب Cogilata Metaphysica آن را صفت و نسبت وجود مخلوقات، از این حیث که در وجود خود پایدارند، می شناساند و از این برمی آید که اولاً دیمومت، یا استمرار، صفت اشیاء موجود است، پیش از خلقت دیمومتی نبوده، همان طور که زمانی نبوده است، ثانیاً صفت اشیاء واقعی است که بالفعل در خارج موجودند، نه اشیاء مجعول و معقول و خبالی، ثالثاً صفت موجود ممکن معلول و مخلوق است، نه صفت و نسبت واجب که گفته شد صفت واجب سرمد است. رابعاً مفهوم حرکت در آن ملحوظ نیست، بلکه آنچه ملحوظ است همان مفهوم هستی است، یعنی که دیمومت است که در نظام فکری اسپینوزا زمان صفت یعنی که آن برخلاف زمان با حرکت سنجیده نمی شود. ولفسن توجه داده است که در نظام فکری اسپینوزا زمان صفت جدیدی برای ممکنات و مخلوقات نیست، بلکه همان دیمومت است که با حرکت سنجیده شده است.

Wolfson. The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 347-353.

اسپینوزا در نامهاش به Ludovicus Meyer می نویسد: «وجود جوهر را کاملاً مختلف با وجود حالات تصور می کنیم. از اینجا فرق میان سرمدیت و دیمومت پیدا می شود، که به وسیلهٔ دیمومت فقط وجود حالات را تبیین می کنیم، در

۲. شیئی که ممکن نیست به واسطهٔ شیئی دیگر تصور شود باید به نفس خود به تصور آید. ۳۰ ٣. اگر علت متعیّنی<sup>۳۱</sup> وجود یابد، بالضروره از آن معلولی ناشی می شود، و برعکس، اگر علت متعیّنی موجود نباشد، انتشای معلول محال است. ۲۲

۴. شناختن معلول وابسته به شناختن علت و مستلزم آن است. ۲۳

٣٠. ابن اصل نيز به صورت منفصلة حقيقيه است، يعني شيء يا به نفس خود منصور است، (تصورش به تصور دیگری وابسته نیست) مانند جوهر، در فلسفهٔ اسپینوزا، و یا تصورش به تصور شینی دیگر وابسته است، مانند تصور حالت که تصورش وابسته به تصور جوهر است و ممکن نیست شینی هم به نفس خود تصور شود و هم بهواسطهٔ غیر خود و نیز ممکن نیست شیشی نه به نفس خود تصور شود و نه بهواسطهٔ غیر خود، بلکه یا به نفس خود تصور می شود

(definite cause:C. determined cause:B. determinate cause:A) causa determinata . Ti مقصود علت موجب است که همان علت تامهٔ حکمای ماست که در تعریفش گفتهاند: «ما بجب وجود المعلول عندها»، یعنی که چون وجود یابد، وجود معلول واجب آید. این با منظور اسپینوزا مناسب است که به احتمال قوی میخواهد بگوید: اگر علت نامه فعلیت یابد فعلیت و وجود معلول ضروری و واجب خواهد بود، که تخلّف معلول از علت تامه جایز نیست، اما اگر علت نامه فعلیت نیابد، ولو علل ناقصه موجود باشند، وجود معلول محال باشد و این اصلی است که به نظر وی مانند اغلب فیلسوفان و عالمان مسلم و بدیهی است. اسپینوزا از علت تامه در مقابل علت ناقصه بدین جهت به علت موجب نعبیر می کند که آن موجب به فعل است برای فهم کامل مطلب می توان از اصل متعارف ۴ بخش ۴ این کتاب استفاده کرد.

۳۲. بهطوریکه ملاحظه می شود، او قانون علیت را بدیهی و از اصول متعارفه می شمارد و هر نوع بحت و اتفاق را انکار میکند و در صورت وجود علّت. عدم معلول، و در صورت عدم علت، وجود معلول را ناممکن میداند، و بهعبارت دیگر میان علت و معلول به رابطهٔ ضروری قائل است. اما باید توجه داشت که در فلسفهٔ وی مقولهٔ ضرورت یا وجوب necessity در دو مورد متفاوت به کار رفته است:

الف. ضرورت رابطهٔ على ميان حالات كه از راه تجربه بهدست آمده و به نحو كامل شناخته نشده است. برطبق أن حالتي از حالت ديگر بديد مي آيد.

ب. ضرورت انتشای ازلی، یا ضرورت وجود کل اشیاء، که از راه شهود intuition شناخته شده و مقصود از آن ضرورتی است ازلی و ابدی، که به حکم آن، اشیاء از ازل آزال تا ابد آباد از خدا یا جوهر و صفات او ناشی می شوند، همانطور که از طبیعت مثلث ازلاً و ابدأ ناشی میشود که زوایایش برابر دو قانمه است و معرفت این ضرورت یعنی شناخت اشیاء یا ضرورت ازلی است، که به انسان سکون و آرامش کامل میدهد. بنابراین، میتوان گفت که در نظام فلسفى وى، ارتباط كل عالم با خدا يا جوهر ارتباط ضروري منطقى است، اما ارتباط ماسواي او، يعنى حالات، با یکدیگر ارتباط ضروری علمی، یعنی به حسب اصل موجبیّت است. این نکته هم باید مورد توجه قرار گیرد که مقصود وی از علت علت فاعلی است، بهمعنای معطی وجود و ماهیت.

٣٦. اين اصل شامل دو جزء است:

الف. شناختن معلول وابسته به شناخنن علت است، به احتمال قوى مقصود از شناسايي معلول شناسايي كامل أن است. پس مىتوان گفت كه در فلسفة اسپينوزا، شناختن كامل معلول وابسته به شناختن علت آن است، البته علت تام، و این همان است که فلاسفهٔ ما گفتهاند: علت حد ثام معلول است که چون شناخته شود، معلول بهطور تام شناخته

۵. اشیائی که میانشان وجه مشترکی موجود نیست امکان ندارد بهواسطهٔ یکدیگر شناخته شوند، یا تصور یکی مستلزم تصور دیگری نیست.۳۴

- ۶. تصور<sup>۲۵</sup> درست باید با متصوَّر<sup>۲۶</sup> یا آنچه مورد تصور است،<sup>۲۷</sup> مطابق باشد.<sup>۲۸</sup>
- ۷. ذات شیئی که امکان دارد «لاموجود» تصور شود، مستلزم وجود نیست.<sup>۳۱</sup>

ب. شناختن معلول مستلزم شناختن علت است، به احتمال قوى، شناختن ناقص علت، يعنى با شناختن معلول، شناسایی ناقص به علت پیدا می شود، و این همان است که فیلسوفان ما گفتهاند: معلول حد ناقص علت است، که جون شناخته شود، علت به گونهٔ ناقص شناخته می شود. ·

۳۴. مسلم است که وقتی میان اشیاء وجه مشترکی موجود نباشد، یعنی که از جمیع جهات با هم متباین باشند، ممكن نيست معرّف يكديگر باشند و اين همان است كه منطقيان ما هم گفتهاند: ممكن نيست شيئي با مباين خود. تعریف شود، که ممکن نیست مباین بر مباین حمل شود.

idea در مقالهای تحت عنوان «Spinoza's use of idea» توجه داده است که کلمهٔ Paul Kashap ۳۵ در آثار اسپینوزا، به معانی بسیار مختلف بهکار رفته است. بهطوریکه کوشش برای تعریف جامع و تعبیر واحد از آن. جز ابهام چیزی بار نمیآورد. مراجعه شود به Spinoza: New perspectives, p. 57. برخی از مفسران اسپینوزا چنین فهمیدهاند که مقصود وی از آن اندیشه بهمعنای عام کلمه است، که معلوم مستقیم و بلاواسطهٔ نفس است و اعم از تصور (بهمعنای متبادرکلمه) و تصدیق است. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 18,47; Joachim, A Study of the Ethics,

با توجه به آنچه این مفسران فهمیدهاند و با در نظر گرفتن آنچه اسپینوزا، در تعریف سوم بخش دوم، در تعریف idea میگوید، بهجای آن کلمهٔ تصور مناسب أمد، البته بهمعنای عام کلمه که شامل تصور، بهمعنای متداول کلمه و تصدیق و مرادف با علم است. مراجعه شود به کشاف ج۱، ص ۸۳۱ و به معنایی که نفس مکون آن است، یعنی که نفس در آن حالت فعال است و نه تنها نفس، بلكه خود تصورات نيز فعالند. براى مزيد اطلاع مراجعه شود به:

Parkinson, Spinoza's Theory of Knowledge, p. 91-93.

اما در مقام اطلاقش به خدا، در فرهنگ ما علم انسب است. در آینده خواهیم دید که او تصور را حالتی از صفت فكر مهرداند (قضية ٩، بخش ٢) كه ممكن است فكر جزئي يا ابن و يا آن فكر ناميده شود (قضية ١، بخش ٢) در بخش دوم، در پاورقی مربوطه تعریف سوم نیز در اینباره سخن خواهیم گفت.

۳۶. با توجه به آنچه در فوق گفته شد بهجای کلمهٔ ideatum واژهٔ متصوّر (به صیغهٔ اسم مفعول) مناسب آمد. ۳۷. عبارت «یا آنچه مورد تصور است» در متن لاتین و ترجمهٔ A نیست. به نظر می آید که در ترجمه هلندی این کتاب که اسپینوزا به آن جملاتی افزوده وجود داشته است که بعضی از مترجمین آن را آوردهاند و یا خود برای توضیح معنای ideatum آن را افزوده است.

.۳۸ از این اصل برمی آید که او مطابقت را معیار صدق و درستی می داند. در آینده معلوم خواهد شد که او علاوه بر مطابقت بداهت و سازگاری را هم از معیارها و نشانههای حقیقت و درستی احکام و قضایا میشمارد.

۳۹. زیرا اگر ذاتش مستلزم وجود میشد، واجبالوجود میبود و در نتیجه ممکن نمیشد «لاموجود» تصور شد.

قضايا

قضية ١: جوهر طبعاً ٢٠ بر احوالش٢١ مقدم است.

برهان: این قضیه از تعاریف ۳ و ۵ واضح است.

قضیهٔ ۲. دو جوهری که صفاتشان مختلف است در میانشان وجه مشترکی موجود نیست.

برهان: این قضیه هم از تعریف ۳ واضح است، زیرا هر یک از آن دو باید فینفسه و بنفسه تصور شده باشد، یعنی تصور یکی مستلزم تصور دیگری نباشد.

قضیهٔ ۳. دو شیء که میان آنها وجه مشترکی موجود نیست، ممکن نیست یکی علت دیگری باشد. ۲۲

برهان: زیرا فرضاً با هم وجه مشترکی ندارند، بنابراین (اصل متعارف ۵) امکان ندارد و ۴۰. منهوم قضیه این است که جوهر بر حالاتش متقدم و سابق است و این سبق از نوع «سبق بالطبع» است. اما باید توجه داشت که این «سبق بالطبع» با اصطلاح «سبق بالطبع» که در فلسفهٔ ما مصطلح است (و عبارت است از سبق علت ناقصه بر معلولش) فرق دارد. زیرا در فلسفهٔ اسپینوزا جوهر علت تامهٔ حالات است، نه علت ناقصه، باز باید متوجه بود که این سبق با «سبق بالماهیه» و «سبق بالتجوهر» که در فلسفهٔ ما عبارت است از سبق اجزای ماهیت به ماهیت متناسب نیست، زیرا در فلسفهٔ اسپینوزا حالات اجزای ماهیت جوهر و مقدم بر آن نیستند و همین طور با «سبق بالزمان» (مانند سبق وجود پدر به وجود فرزند) تناسب ندارد، زیرا این نوع سبق انفکاکی است، در صورتی که به عقیدهٔ اسپینوزا حالات از جوهر انفکاک نمی پذیرند، حادث ذاتی و مانند جوهر قدیم زمانی اند. اگر بخواهیم این گونه بسبق را با اصطلاحات فلسفهٔ خودمان بیان کنیم، می توان آن را «سبق بالذات» (تقدم علت تامه به معلولش) و یا «سبق بالماهیه» نامید. امااین دومی به معنای محدودش، یعنی سبق ماهیت به لوازمش. برای مزید اطلاع از این اصطلاحات

بهوسیلهٔ یکدیگر شناخته شوند و لذا (اصل متعارف ۴) امکان نمی یابد یکی علت دیگری باشد. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۴. دو یا چند شیء که از هم متمایزند، تمایزشان از یکدیگر، یا بهوسیلهٔ اختلاف صفات جواهر است و یا بهوسیلهٔ اختلاف احوال جواهر.

برهان: هر چیزی که هست، یا در خودش است یا در دیگری (اصل متعارف ۱)، یعنی (تعاریف ۳ و ۵) در خارج از عقل  $^{77}$  چیزی موجود نیست، جز جواهر و احوالشان؛ بنابراین در خارج از عقل چیزی که بهوسیلهٔ آن امکان یابد که اشیاء متعدد از هم تمایز یابند وجود ندارد، مگر جواهر، یا (طبق تعریف ۴ که همان است) صفات و احوال آنها. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۵. ممکن نیست در عالم دو یا چند جوهر وجود داشته باشند که دارای طبیعت یا صفت واحد باشند. ۴۴

intellectus . ۴۳ (intellectus) ولفسن توجه داده است که اسپینوزا کلمهٔ intellectus را بهمعنای intelligense را به یعنی عقل بالفعل (intellectus actu) به کار می برد، زیرا عقل را هم در خدا و هم در اشیاء همیشه بالفعل می داند. مراجعه شود به:

The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 25.

می توان به جای آن از کلمهٔ فهم استفاده کرد، چنانکه مترجمان و مفسران انگلیسی وی به جای آن از کلمات intelligence و understanding استفاده کردهاند. مراجعه شود به:

Joachim, A Study of the Ethics, p. 70.

به هر حال عقل که به عقیدهٔ وی همیشه بالفعل است، حالت نخستین و مستقیم صفت فکر است، همان طور که حرکت و سکون حالات مستقیم صفت بُعدند و حالتی است بنیادی که سایر حالات فکر از قبیل اراده و خواهش و انفعال تابع آن هستند. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. 1, p. 403-404.

۴۴. از گذشته معلوم شد که اسپینوزا واژهٔ جوهر را فقط به خدا اطلاق میکند و اطلاقش را به هیچ یک از موجودات معدود و نسبی، که در اصطلاح خود آنها را حالات مینامد، روا نمیداند. اکنون در این قضیه تعدد جواهر را نغی و انکار میکند و راه را برای توحید جوهر و یا توحید خدا هموار میسازد. اما چنانکه این قضیه دلالت میکند، او جواهر متعددی را انکار میکند که دارای طبیعت و یا صفت واحد (مآل وحدت صفت همان وحدت طبیعت است) باشند، نه جواهری را که با ذاتیات و صفات مختلف مغروض شوند. در «رسالهٔ مختصره» هم روی این مطلب تأکید میکند که دو جوهر همانند وجود ندارد، زیرا اگر موجود باشند، بالضروره یکی دیگری را محدود میسازد و شیء محدود، متناهی است نه نامتناهی، و این خلاف فرض است که جوهر نامتناهی است ( محدود میسازد و صفات با هم مختلفند مورد توجه قرار نداده و مسکوت گذاشته است. پس شبههٔ این کمونه (سعد یا سعید بن منصور بن سعد اسرائیلی،

برهان: اگر جواهری متعدد و متمایز از هم وجود یابند، تمایزشان از یکدیگر، یا باید بهوسیلهٔ اختلاف صفاتشان باشد و یا اختلاف احوالشان (قضیهٔ قبلی). اگر تنها بهوسیلهٔ اختلاف صفاتشان متمایز باشند، پس دارای صفت واحد نیستند، و اگر بهوسیلهٔ اختلاف احوالشان تمایز یابند، از آنجا که جوهر طبعاً بر احوالش مقدم است (قضیهٔ ۱) بنابراین می توان احوال را کنار گذاشت و جوهر را «فی ذاته» یعنی ذات آن را اعتبار کرد (تعاریف ۳ و ۶)، که در این حال دیگر نمی توان آنها را از یکدیگر تمیز داد، یعنی (قضیهٔ قبلی) ممکن نیست دو یا چند جوهر دارای طبیعت یا صفت واحد باشند. مطلوب ثابت شد.

# قضیهٔ ۶. ممکن نیست جوهری بهوسیلهٔ جوهری دیگر پدید آمده باشد.

برهان: ممکن نیست، در عالم، دو یا چند جوهر وجود داشته باشند که دارای صفت واحد (قضیهٔ قبلی) یعنی (قضیهٔ ۲) دارای وجه مشترکی باشند. و بنابراین (قضیهٔ ۳) ممکن نیست یکی از آنها علت دیگری باشد، یعنی ممکن نیست یکی بهوسیلهٔ دیگری پدید آید. ۲۵ مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از این قضیه بر می آید که ممکن نیست جوهری به وسیلهٔ چیزی دیگر به وجود آمده باشد. زیرا در عالم، جز جواهر و احوالشان، چیزی موجود نیست، همان طور که از اصل متعارف ۱ و تعاریف ۳ و ۵ واضح است. و اما ممکن نیست جوهری به وسیلهٔ جوهری دیگر به وجود آمده باشد (قضیهٔ قبلی). بنابراین، به هیچ صورت ممکن نیست که جوهری

متوفی به سال ۶۷۶ هـ.ق) همکیش وی در خصوص واجبالوجود، که دو هویّت مختلف الذات فرض کرده بود، که هر دو واجب باشند، مورد توجه وی قرار نگرفته و امتناع فرض مذکور ثابت نشده است. علیهذا چنین می ساید که توجید جوهر یا خدا در فلسفهٔ او خالی از نقص و عاری از ایراد و اشکال نباشد. اما تأمل در تعریف ۶ که خدا و جوهر را مطلقاً نامتناهی، یعنی دارای صفات نامتناهی دانست این ایراد و اشکال را برطرف می سازد. زیرا اگر جواهر متعددی فرض شود که ذات و هویت و صفاتشان مختلف باشد، لازم آید که هیچ یک نامتناهی مطلق یعنی محتوی همه واقعیات و صفات نباشد، که طبق این فرض هر یک از جواهر مفروض صفاتی دارد که دیگری آن را ندارد و این با تعریف جوهر سازگار نمی نماید. خلاصه او برخلاف پیشینیان خود، از جمله سلف دانایش دکارت، تعدد جواهر را مطلقاً ممننع می داند. برای روشن شدن مطلب فوق به تعریف و توضیح «نامتناهی مطلق» در پاورقی مربوط به تعریف ۶ همین بخش مراجعه شود.

۴۵. زیرا در صورتی که میان آنها وجه مشترکی موجود نباشد، سنخیتی موجود نخواهد بود و در صورتی که سنخیتی موجود نباشد، رابطهٔ علیت تحقق نخواهد یافت، که گفته شد (پاورقی مربوط به قضیهٔ ۳) میان علت و معلول سنخیت لازم است. پس درست آمد که ممکن نیست جوهری بهوسیلهٔ جوهری دیگر پدید آید، یعنی معلول آن باشد.

بهوسیلهٔ چیزی دیگر پدید آمده باشد. مطلوب ثابت شد.

برهان دیگر: ممکن است این از طریق برهان خلف<sup>۴۶</sup> آسانتر ثابت شود، زیرا اگر ممکن باشد که جوهری از شیء دیگری به وجود آید، در این صورت شناختن آن باید وابسته به شناختن علتش باشد (اصل متعارف ۴) و در نتیجه (تعریف ۳) ممکن نیست جوهر باشد.

# قضيهٔ ۷. وجود به طبيعت۲۰ جوهر مرتبط است.۲۸

برهان: ممکن نیست جوهری از شیء دیگری به وجود آید (نتیجهٔ قضیهٔ ۶). بنابراین جوهر خود علت خود است، یعنی (تعریف ۱) طبیعتش بالضروره مستلزم وجودش، و یا وجودش به طبیعتش مرتبط است. مطلوب ثابت شد.

# قضيهٔ ۸. هر جوهری ۲۱ بالضروره نامتناهی است.۵۰

by the absurdity of the contradictory) reductio ad absurdum .۴۶ این نوع برهان برهان غیرمستقیم است و برخلاف برهان مستقیم (که در آن اثبات مطلوب از طریق مقدمات مثبتهٔ آن شروع می شود) در برهان خلف با نشان دادن بطلان نقیض قضیه مطلوب به اثبات آن می پردازند.

۴۷. با توجه به متن لاتین natura و ترجمه های فرانسه و انگلیسی nature، به طبیعت برگردانده شد. اگر چه به اصطلاح حکمای ما ماهیت مناسب است، مخصوصاً که با واژهٔ «وجود» بهکار رفته است.

۴۸. مقصود این است که وجود جوهر از ناحیهٔ غیر نیست، بلکه جنانکه کراراً گفته شده، طبیعتش مستلزم وجود و بهاصطلاح واحب الوجود و «خود علت خود» است. این قضیه و برهان آن این اصل را تأکید می کند که وجود جوهر زاید بر طبیعت آن نیست، بلکه عین آن و لازمهٔ آن است. توجه به این نکته لازم است که فیلسوفان و متکلمان در دو مورد دربارهٔ وحدت خدا بحث می کنند. در مورد اول اثبات وحدت عددی او و انکار خدایان متعدد. در مورد دوم اثبات وحدت عددی او و انکار خدایان متعدد. در مورد دوم اثبات وحدت عددی در نسینوزا از قضیهٔ ۲ تا ۶ در خصوص وحدت عددی خدا سخن گفت و در این قضیه تا قضیهٔ ۱۰ و نیز قضایای ۱۲ و ۱۳ این بخش از وحدت ذاتی و بساطت او سخن می گوید.

۴۹. این فضیه که با سور «هر» شروع شده موهم تعدد جواهر است، که با وحدت جوهر اسپینوزا سازگار نیست مگر منظورش جواهر مغروض باشد.

۵۰. درگدشته (توضیح مربوط به تعریف ۶) گفته شد که اسپینوزا به دو نوع متناهی: متناهی مطلق و متناهی در نوع خود و دو نوع نامتناهی: نامتناهی مطلق و نامتناهی در نوع خود قائل است. به نظر وی بگانه مصداق نامتناهی مطلق جوهر است، که بیمانند و بی همتاست، نه با چیزی سنجیده می شود، نه حدّی را می پذیرد و نه وصفی را تحمل می کند، که هر وصفی از تعینی حکایت می کند، و هر تعینی به نفیی دلالت. نامتناهی خواندن جوهر، به این معنی، مانند بی رنگ خواندن صداست. وقتی که رنگ را از صدا نفی می کنیم و آن را بی رنگ می نامیم، این نفی، به اصطلاح قرون وسطاییان غربی، نفی مطلق (اسپینوزا از آن به زبان لاتین با کلمهٔ negatio تعبیر کرده) و به اصطلاح فیلسوفان ما عدم ساده است، نه نفی مقید، به اصطلاح قرون وسطاییان غربی (اسپینوزا از آن با واژه privatio عبارت آورده) و

اشیاء طبیعی<sup>۵۵</sup> مشاهده میکنند به جواهر نیز اطلاق میکنند، زیرا آنها که علل واقعی<sup>3۵</sup> اشیاء را نمی دانند آنها را با یکدیگر در می آمیزند<sup>۵۷</sup> و بدون کمترین تنافر ذهنی در نظرشان چنین مجسم می سازند که درختها نیز مانند انسانها ناطقند و نیز چنین تخیل<sup>۵۸</sup> میکنند که ممکن است انسانها از سنگ درست شده باشند، همان طور که از نطفه به وجود آمده اند و نیز امکان دارد هر صورتی به صورتی دیگر تغیّر یابد. همچنین آنان که طبیعت الهی را از طبیعت انسانی فرق نمی گذارند<sup>۵۱</sup> عواطف<sup>32</sup> انسانی را به آسانی به خدا نسبت می دهند، بالاخص آنگاه که نمی دانند این عواطف چگونه در نفس <sup>۶۱</sup> پدیدار می شوند. اما اگر انسانها در طبیعت جوهر دقت کنند، دیگر نه تنها در خصوص قضیهٔ هفتم شکی نخواهند داشت، بلکه آن را مخصوصاً یک اصل متعارف خواهند شناخت و از مفاهیم مشترک <sup>۲۱۹</sup> به شمار خواهند آورد. در این صورت جوهر را شیئی خواهند شناخت که در خودش است و در خودش متصوّر است، یا به عبارت دیگر شناختنش به شناختن چیز دیگر وابسته نیست. خودش متصوّر است، یا به عبارت دیگر شناختنش به شناختن چیز دیگر وابسته نیست.

برهان: ممکن نیست دو یا چند جوهر دارای صفت واحد باشند. <sup>۱۵</sup> (قضیهٔ ۵) و وجود به طبیعت جوهر مرتبط است (قضیهٔ ۷). بنابراین آن باید وجود داشته باشد: متناهی یا نامتناهی. اما ممکن نیست متناهی باشد، زیرا در این صورت (تعریف  $\Upsilon$ ) لازم می آید که به وسیلهٔ جوهری دیگر، که طبیعتش مانند آن <sup>۵۱</sup> و وجودش نیز ضروری است (قضیهٔ  $\Upsilon$ )، محدود باشد و در این صورت دو جوهر پذیرفته می شوند، که دارای صفت واحدند، که باطل است (قضیهٔ ۵). پس باید نامتناهی باشد. مطلوب ثابت شد.

تبصرهٔ ۱: چون متناهی خواندن شیئی در واقع نفی چیزی از آن است و نامتناهی خواندن شیئی تصدیق مطلق وجود طبیعت آن، لذا (فقط از قضیهٔ ۷) نتیجه می شود که هر جوهری باید نامتناهی باشد.<sup>۵۳</sup>

تبصرهٔ ۲: من یقین دارم که کسانی که قضاوتشان دربارهٔ اشیاء مبهم است و هنوز عادت نکردهاند که اشیاء را بهواسطهٔ علتهای نخستین آنها بشناسند بهسختی میتوانند برهان قضیهٔ هفتم را بفهمند، که بدون شک این کسان میان احوال جواهر و خود جواهر فرق نمیگذارند و نمیدانند که اشیاء چگونه به وجود آمدهاند و در نتیجه اصلی <sup>۵۴</sup> را که در

عدم ملکه بهاصطلاح فیلسوفان ما. یعنی وقتی که میگوییم صدا بیرنگ است، مقصود این نیست که امکان داشت و انتظار میرفت که صدا رنگ داشته باشد، بلکه مقصود این است که رنگ را بهطور کلی و مطلق از صدا نفی کنیم و صدا را از مقولهٔ رنگ دور. همین طور، وقتی که اسپینوزا میگوید: جوهر ناستناهی است، مقصودش این نیست که امکان داشت و انتظار میرفت که جوهر متناهی باشد، بلکه مقصود این است که آن بهطور کلی از شانبهٔ تناهی و تنگنای حد و وصف میری و منزه است. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 134; The Correspondence of Spinoza, Letter 12, p. 115.

۵۵. متن لاتین و برخی از ترجمه ها اشیاء طبیعی است اما ترجمه common things :B (اشیاء مشترک) است. ۵۶. A و '): حقیقی.

۵۷. مقصود اینکه از اشیاء تصور روشنی ندارند و لذا آنها را با هم خلط میکنند.

۵۸. دربارهٔ معانی خیال و تخیل، در فلسفهٔ اسپینوزا، بعداً سخن گفته خواهد شد. اما او در اینجا تخیل را به تصوری اطلاق کرده است که مجعول و مبهم است. مثلاً تصور انسانی که از سنگ درست شده است.

۵۹. مقصود ابنکه از طبیعت الهی و طبیعت انسانی تصور روشنی ندارند، و گرنه آنها را با هم خلط و اشتباه نمی کردند و خواص و اوصاف یکی را به دیگری نسبت نمی دادند.

<sup>.(</sup>passions :C , B.affects :A) affectus : هندين:

<sup>.</sup> ۶۱ در متن لاتین mens، در ترجمه های انگلیسی mind است که بیشتر با واژهٔ ذهن مناسب است، اما نظر به مفهوم فلسفی آن و با توجه به اینکه او احیاناً در آثارش واژه های

spiritus (spirit) anima (soul) mens humana (human mind) mens (mind)

را بهجای هم بهکار میبرد. مراجعه شود به همین کتاب:

part 2, pro 11. Short Treatise, part 2, p. 82; Correspondence of Spinoza, Letter 17, p. 140; Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 44.

لذا بهجای آن نفس مناسب آمد و در جاهایی که مناسب باشد، ذهن و روح را نیز بهکار خواهیم برد. قابل ذکر است که اسیبوزا در کتاب شرح اصول فلسفهٔ دکارت توجه می دهد که من بدین جهت بهجای نفس (soul) ذهن (mind) بهکار می برم که نفس اغلب به شیء جسمانی و مادی اطلاق می شود. رک به

Spinoza, Principles of the Philosophy of Descartes, part I, p. 22.

۶۲. مقصود همان علوم متعارفه است که چنانکه گذشت حقایق بدیهی و مورد قبول و توافق جمیع اذهان هستند.

۱۵. A: فقط یک جوهر ممکن است دارای صفت واحد باشد.

C .۵۲: از نوع آن.

۵۳. و یا بنا به تعییرش در نامهٔ سابقالذکر «جوهر را جز نامتناهی نمیتوان تصور کرد». اسپینوزا در قضایای ۸، ۹ و ۱۰ میکوشد تا نشان دهد که جوهر همان خداست و صفات او را داراست، یعنی چنانکه گذشت. جوهر و خدا اسماء ذات واحدند. بهطوریکه مشاهده شد، در قضیهٔ ۸ نشان داد که جوهر هم مانند خدا نامتناهی مطلق است واستدلالش مبتنی بر این است که طبیعت و وجود جوهر واحد است (قضیهٔ ۷) و ممکن نیست دو یا چند جوهر وجود داشته باشد که طبیعت یا صفاتشان واحد باشد (قضیهٔ ۵) و خلاصه میتوان گفت که این قضیه و اصول آن از همان تعریف جوهر استنباط شده است.

۵۴. مقصود از این اصل، همان طور که در ترجمهٔ A و C آمده «آغاز و منشأ داشتن اشیاء طبیعی» است، که آن را به جواهر نسبت میدهند و برای آنها نیز آغازی و منشأی قاتل می شوند.

شیئی پدید آمده که در آن موجودند و به همین سبب است که ما می توانیم از احوالی که در خارج معدومند تصوراتی راستین داشته باشیم، زیرا ممکن است آنها در خارج از عقل بالفعل موجود نباشند. اما با وجود این ذواتشان در چیزی دیگر مندرج باشند که بهواسطهٔ آن به تصور آیند. در صورتی که حقیقت جواهر راستین در خارج از عقل وجود نمی یابد، مگر در خود جواهر، که حقیقت جوهر به واسطهٔ خودش تصور می شود. بنابراین اگرکسی بگوید که تصوری روشن و متمایز، یعنی درست، از جوهر دارد، ولی با وجود این شک میکند که چنین جوهری موجود است یا نه، درست مانند کسی است که میگوید: تصوری درست دارد، اما با وجود این در درستی آن شک میکند ۶۲ (کسی که در این خصوص به تأمل بپردازد، این نکته برایش روشن خواهد شد). همین طور اگر کسی بگوید كه جوهر مخلوق است، مثل اين است كه بكويد تصور نادرست ممكن است درست باشد، که به سختی می توان سخنی نامعقولتر از آن تصور کرد. بنابراین بالضروره باید پذیرفت که وجود جوهر مانند ذاتش حقیقتی سرمدی است، و لذا، با برهانی دیگر میتوان مبرهن داشت که ممکن نیست دو جوهر موجود باشند که طبیعتشان واحد باشد، که شاید اکنون زمان مناسب اقامهٔ آن باشد. اما برای اینکه با روش متناسب انتظام یابد، مقدمات زیر باید مورد توجه قرار گیرد: ۱. تعریف راستین هر شیئی فقط مستلزم و مبیّن طبیعت معرّف است نه شیء دیگر. ۴۴ از این آشکارا برمی آید که ۲. هیچ تعریفی مستلزم و مبین تعداد معينى از جزئيات ٥٥ نيست، زيرا تعريف فقط مبيّن طبيعت معرَّف است. مثلاً تعريف مثلث فقط مبيّن طبيعت مثلث است، نه تعداد معيني از مثلثها. ٣. باز بايد توجه داشت كه هر موجودی را بالضروره علتی لازم است تا به موجب آن وجود یافته باشد. ۴. همین طور باید توجه کرد که علتی که به موجب آن شیئی وجود مییابد، یا باید در طبیعت و تعریف شیء موجود مندرج شده باشد (که وجود به طبیعت آن مرتبط است و یا در خارج از آن مفروض. از این مقدمات نتیجه میشود که هرگاه تعداد معینی از جزئیات در طبیعت

موجود باشد، بالضروره بايد علتي مفروض شود كه چرا آن تعداد معين وجود يافته است، نه بیشتر و نه کمتر. مثلاً اگر در عالم بیست نغر انسان موجود باشند (برای سهولت بیان فرض میکنیم که همه در یک زمان موجودند و پیش از ایشان هم کسی نبوده است) برای اینکه نشان دهیم چرا بیست نغر موجود شدهاند، کافی نیست که علت طبیعت نوع انسان ارائه شود، بلکه علاوه بر آن باید بالضروره نشان داده شود که چرا بیشتر یا کمتر از بیست نغر وجود نیافتهاند. زیرا همانطور که در مقدمهٔ ۳ مشاهده کردیم، بالضروره هر موجودی را علتی لازم است، اما ممکن نیست این علت در نفس طبیعت انسان مندرج شده باشد (چنانکه در مقدمات ۲ و ۳ نشان داده ایم). پس تعریف راستین انسان مستلزم بیست كس نيست و لذا (بنابر مقدمهٔ ۴) علت اينكه جرا بيست كس موجودند، و در نتيجه علت وجودی تکتک آنها، بالضروره باید در خارج هر یک جستجو شود. بنابراین میتوان نتیجه گرفت که هرگاه نظر به طبیعت یک شیء، وجود تعدادی از مصادیق ممکن باشد، برای وجود خارجی آنها وجود علتی در خارج ضروری است. با توجه به مطالب فوق اکنون می گوییم: از آنجا که در این تبصره قبلاً نشان داده شده است که وجود به طبیعت جوهر مرتبط ٤٧ است لذا، تعریف آن بالضروره مستلزم وجود آن است و بنابراین ممکن میشود که وجودش از صرف تعریفش نتیجه شود. اما از آنجاکه در مقدمات ۲ و ۳ نشان دادهایم كه ممكن نيست از تعريف آن بيش از يك جوهر نتيجه شود، لذا بالضروره نتيجه مي شود که ممکن نیست دو جوهری که طبیعت واحد دارند موجود باشند.

قضیهٔ ۹. شیئی که واقعیّت یا موجودیّت بیشتری دارد به همان اندازه صفات بیشتری دارد. برهان: این از تعریف ۴ آشکار است.

قضيية ١٠. هر يك از صفات جوهر، بايد بهواسطة خودش تصور شود.

برهان: صفت چیزی است که عقل آن را بهمثابه مقوِّم ذات جوهر تصور میکند (تعریف ۴)، بنابراین باید بهوسیلهٔ خودش تصور شود (تعریف ۳). مطلوب ثابت شد. تبصره: از اینجا برمی آید که اگر چه دو صفت واقعاً جدا از یکدیگر یعنی هر یک بدون

۶۳. مقصود اینکه وضوح و تمایز معیار و نشانهٔ صدق و درستی است.

۶۴. یعنی آینکه فقط به ماهیت معزّف دلالت میکند. مقصود این است که تعریف درست، باید جامع افراد و مانع اغیار باشد و این اغیار اعم از آن است که طبیعت اشیای دیگر باشد یا مصادیق آن طبیعت.

۶۵. یا مصادیق و افراد.

۶۶. یعنی وجود اقتضای طبیعت أن است.

۶۷. بعنی وحود افتضای طبیعت جوهر است.

قضیهٔ ۱۱. خدا یا جوهر، که متقوّم از صفات نامتناهی است که هر صفتی از آنها مبیّن ذات نامتناهی و سرمدی<sup>۷۲</sup> است، بالضروره موجود است.<sup>۷۲</sup>

برهان: اگر این قضیه را قبول نداری، در صورتی که ممکن باشد، فرض کن که خدا موجود نیست. در اینصورت (اصل متعارف ۷) ذاتش مستلزم وجود نخواهد بود، اما این نامعقول است. مطلوب ثابت شد.

۷۳. باند توجه داشت که هر یک از صغات خدا در حد گنجایی و سعهٔ مفهومی و وجودی خود، مظهر ذات سرمدی و نامتناهی او است، نه اینکه صغتی مظهر کل واقعیت ذات باشد، زیرا مثلاً نه بعد فکر است و نه فکر بعد، پس فکر مظهر حیث بعدی ذات و همین طور الی غیر النهایه.

۷۴. یعنی واحبالمصداق است و واحبالوجود بالذات است. بنابراین قضیهٔ «خدا موجود است» بهاصطلاح منطقیان ما فضیهٔ صروریهٔ ارلیّه است. ولفسن توجه داده است که عبارت «موجود بالضروره» در قضیهٔ فوق محتیل دو معنی است: الف. با دلیل منطقی بدیهی میتوان ثابت کرد که خدا موجود است. ب. خدا واجبالوجود بالذات است، در مقابل ممکنالوجود (The Philosophy of Spinoza. vol. I, p. 160.) به نظر من چنانکه اشاره شد، معنی دوم مراد است.

اسببنوزا مانند برخی از فلاسغهٔ ما (مثلاً ابن سبنا درکتاب اشارات و تنبیهات، نمط رابع و آنسلم ( The Principles ) و دکارت (History of Christian Philosophy in the Middle Ages, p. 132 و دکارت (of Philosophy, part I, principle 14 ) که هر یک خدا را با بیانات مختلف با برهانی به نام برهان وجودی و به نعیر ابن سبنا برهان صدیقین بدون استناد و استدلال به مخلوقات ثابت کرده اند و برخلاف سن توماس که گفته است خدا را از راه برهان لتی (a priori) نمی توان ثابت کرده که خدا علت ندارد، وجود خدا را هم با برهان وجودی و لتی ثابت میکند و هم با برهان إتی (a posteriori) که در متن ملاحظه می شود، او به ترتیب سه برهان لتی برای اثبات خدا اورده است و یک برهان این. در رسالهٔ مختصره نیز به اثبات وجود خدا به دو طریق فوق پرداخته و برای اثبات خدا وارده است و یک برهان این. در رسالهٔ مختصره نیز به اثبات خدا را از راه برهان لتی ثابت کرده زیرا که تصریح کرده است: به گفتهٔ توماس اکویناس (که گفته است ممکن نیست خدا را از راه برهان لتی ثابت کرده زیرا که او علت ندارد) نیاید زیاد اهمیت داد. که خدا علت همهٔ اشیاء است و حتی علت خود است و خود را به نفس خود ظاهر می سازد. مراجعه شود به:

Short Treatise, part 1, chap. 1, p. 45-49.

توجه به نکات زیر لازم است: اولاً، به کار بردن «برهان لتی» به جای برهان وجودی «آنسلم» و «دکارت» و «برهان صدیقین» ابن سینا صحیح نیست که به عقیدهٔ این بزرگان خدا را علتی نیست. ثانیاً حق با توماس است که گفته است خدا را از راه برهان لمی نمی توان ثابت کرد، زیرا که او علت ندارد، اگر جه مطابق نظر و اصطلاح اسپیتوزا که خدا را علت خود می داند به کار بردن اصطلاح برهان لمی در مورد حدا صحیح و خالی از اشکال است. ثانیاً من مطلب مذکور را در آثار توماس ندیدم، آن را از اسپیتوزا نقل کردم. آنجه در 12 به به ایست که توماس برهان را به دو نوع قبلی و بعدی یا لتی و آئی تقسیم می کند و سپس به اثبات وجود خدا از طریق برهان آئی می بردازد.

۷۵. این برهان را می توان به صورت قیاس شرطی زیر در آورد:

هرگاه از خدا، بهعنوان موجودی که ذاتش مستلزم وجود است تصوری روشن و متمایز داشته باشیم، وجود او را مستقیماً

کمک دیگری به تصور می آیند، ولی در عین حال از این نمی توان نتیجه گرفت که آنها مقوم دو موجود ۲۸ یا دو جوهر مختلفند. زیرا اقتضای نفس طبیعت جوهر است که هر یک از صفاتش به نفس خود متصوّر ۲۹ شود. زیرا جوهر همهٔ صفاتش را با هم دارد و امکان ندارد که یکی از دیگری پدیدار شده باشد. ۲۰ بلکه هر یک مبیّن واقعیت یا موجودیت جوهر است. بنابراین اسناد صفات متعدد به جوهر واحد نه تنها نامعقول نیست، بلکه برعکس در عالم امری واضحتر از این نیست، که هر موجودی باید تحت صفتی تصور شود ۲۱ و هر اندازه که واقعیت یا موجودیتش بیشتر باشد، به همان اندازه صفات بیشتری خواهد داشت ۲۲ که مبیّن ضرورت یا سرمدیت و عدم تناهی باشند و در نتیجه امری روشنتر از این نیست که یک موجود (چنانکه در تعریف ۶ گفته شد)، در صورتی باید نامتناهی از این نیست که یک موجود (چنانکه در تعریف ۶ گفته شد)، در صورتی باید نامتناهی ماملق شناخته شود که متقوّم از صفات نامتناهی باشد، که هر یک مبیّن ذاتی است که نامتناهی و سرمدی است. با وجود این، باز اگر کسی بپرسد که پس با چه نشانهای می توان نامتناهی و میان خواه فرق نهاد، گوییم که بگذارید او قضایای زیر را بخواند. این قضایا نشان خواهند داد که در جهان فقط یک جوهر موجود است و آن مطلقاً نامتناهی است، لذا پرسش وی از چنان نشانهای بیهوده خواهد بود.

<sup>.</sup> ۶۸. میتوان به جای آنها انتِّت یا هوتیت نیز به کار برد. مقصود اینکه اگر چه این دو صفت برای ذهن دو موجود جدا از هم ظاهر می شوند، ولی در واقع یک چیزند و عین جوهرند.

<sup>.</sup> ۶۹. یعنی از آنجا که مقتضای نفس طبیعت جوهر است که هر یک از صفاتش به نفس خود به تصور آید، لذا تعدد. صفات دلیل تعدد جوهر نیست.

۷۰. یعنی صفات جوهر مثلاً بعد و فکر در عرض همند، نه در طول هم و جوهر، در مرتبهٔ ذات متعرّی از آنها نبوده است، تا در مراتب بعدی بدانها اتصاف یابد. بنابراین ممکن نیست یکی از دیگری پدیدار گردد، بلکه همه با عبارات و معانی متکثر و مختلف به ذات واحد و فاردی دلالت میکنند و به زبان عاطفی شعری، که اسپینوزا به کلی با آن بیگانه بوده است، می توان گفت: عباراتنا شتی و حسنک واحد. و کنّ الی ذاک الجمال بشیر.

از آنچه نوشته شد برمی آید که اسپینوزا مانند حکمای ما صفات خدا را مصداقاً عین ذات او و مفهوما مخالف با ت و با یکدیگر می داند.

۷۱. به طوریکه ملاحظه می شود، ادعای وضوح میکند که: ذات منعزی از صفات ممکن التصور نیست اما در عین حال نفی هم نمیکند که با شهود اعم از شهود عرفانی یا عقلی به شهود آید.

۷۲. مسلماً از آنجا که صفات عین ذات و تجلیات و ظهورات و شنوبات دان است، لذا هر اندازه که ذات از واقعیت شدیدتر و بیشتری بهره متد باشد، به همان حد صفاتش یعنی تجلیات و ظهوراتش شدیدتر و بیشتر خواهد بود که «از کوزه همان برون تراود که در اوست» و در صورتی که دارای واقعیت نامتناهی، آن هم بامنناهی مطلق باشد، مانند ذات جوهر به اصطلاح اسپیتوزا یا خدا دارای صفات نامتناهی خواهد بود.

برهان دیگر: وجود و یا عدم هر شیئی باید دلیلی و یا علتی داشته باشد، مثلاً اگر مثلثی موجود است، باید دلیل و یا علت وجود آن موجود باشد، و اگر موجود نیست، باز باید دلیل و یا علتی موجود باشد که مانع وجود آن باشد، و یا وجود را از آن سلب نماید. این دلیل یا علت، یا باید در طبیعت شیء مندرج باشد و یا در خارج از آن موجود. مثلاً دلیل عدم دایرهٔ مربع در طبیعت آن مندرج است، زیرا که تصورش مستلزم تناقض است. ۲۶ از طرف دیگر دلیل وجود جوهر فقط در طبیعت آن است، که طبیعتش مستلزم وجود است ۲۷ (قضیهٔ ۷ را نگاه کنید). اما دلیل وجود و یا عدم وجود دایره یا مثلث در طبیعت آنها نیست، بلکه در نظام کلی طبیعت جسمانی ۲۸ است. ۲۹ زیرا باید از آن برآید طبیعت آثر است. از اینجا نتیجه می شود که وجود مثلث واجب است، یا ممتنع. این خود بدیهی است. از اینجا نتیجه می شود که اگر دلیلی یا علتی نباشد که مانع وجود شیئی باشد، آن بالضروره موجود خواهد بود. ۲۰

ادراک خواهیم کرد. اما از خدا، به عنوان موجودی که ذاتش مستلزم وجود است، تصوری روشن و متمایز داریم. پس وجود او را مستقیماً ادراک میکنیم. البته این قباس با قباس دیگری تکمیل میشود به اینصورت: هر چیزی را که مستقیماً ادراک کنیم موجود است. پس خدا موجود است. پس خدا موجود است. پس خدا موجود است. پس خدا موجود است. یعنی که با نوعی از علم متیقن به وجود خدا معرفت داریم.

- ٧٤. پس ماهيت دايرهٔ مربع ممتنعالوجود است.
- ٧٧. پس ماهيت حوهر واجب الوجود بالدات است.
  - ۷۸. یا «طبیعت ممتد».
- ٧٩. پس ممكن الوجود بالذات، واجب الوجود بالغير، يا ممتنع الوجود بالغير است.

۸۰. عبارت «اگر دلیل یا علتی نباشد که مانع وجود شیثی باشد آن بالضروره موجود خواهد بود» محل تأمل است. زیرا شایستهٔ توجه است که، او مانند حکمای ما اشیاء را سه گونه می داند: واجب الوجود بالذات، ممکن الوجود بالذات و معتنع الوجود بالذات. ممکن الوجود هم به حسب وجود و عدم وجود علت به واجب الوجود بالغیر و معتنع الوجود بالغیر تقسیم می شود. اکنون محل تأمل است و جای سؤال است که در عبارت فوق مقصود از شیء، کدام یک از اشیاء و منظور از ضرورت و وجوب کدام قسم آن است، بالذات یا بالغیر به نظر قوی می نماید، که مقصود از شیء، شیء ممکن است، البته به امکان عام، که هم شامل واجب الوجود بالذات باشد و هم ممکن الوجود بالذات، که ممکن به امکان خاص است. در این صورت حاصل عبارت این می شود: اگر چیزی نباشد که ممکن به امکان عام را از موجود بودن منع کند، آن واجب و بالضروره موجود خواهد بود. و این ادعای محض و محتاج به دلیل و برهان است، زیرا ممکن است امری ممکن بالذات را از موجود بودن منع نکند و در عین حال امری هم وجودش را ایجاب نکند و آن همواره در مرتبهٔ لااقتضا بماند. اما نظر اسپیوزا چیز دیگر است او می خواهد بگرید ما به طور قبلی تصوری داریم از جوهر که مستغنی بالذات و متمایز از ممکن خاص است و از آنجا که ضدفه و امکان مطلق محال است، لذا هر چیزی که بالفعل موجود یا معدوم است باید وجود یا عدم آن دلیل یا علت آن باید در خود آن باشد. ولی اگر مستغنی بالذات باشد دلیل یا علت آن باید در خود آن خاص باشد دلیل یا علت آن باید در خود آن

بنابراین اگر دلیلی یا علتی نباشد که مانع وجود خدا باشد و یا وجود را از او سلب کند، باید متیقناً نتیجه گرفته شود که او بالضروره موجود است. برای اینکه چنین دلیلی یا علتی موجود باشد، یا باید در طبیعت خدا باشد و یا در خارج از آن، یعنی در جوهری دیگر با طبیعتی دیگر، زیرا اگر طبیعت این جوهر با طبیعت خدا یکسان باشد، در اینصورت وجود خدا پذیرفته شده است. اما جوهری که از طبیعت دیگر باشد، وجه مشترکی با خدا نخواهد داشت (قضیهٔ ۲)، لذا امکان ندارد که به او وجود دهد و یا از او سلب وجود کند و از آنجا که دلیل یا علتی که وجود را از خدا سلب کند ممکن نیست در خارج از طبیعت الهی باشد، بنابراین با فرض اینکه خدا موجود نیست، باید آن دلیل یا علت در طبیعت خود او فرض شود و این مستلزم تناقض است. و چنین سخنی در خصوص موجودی که نامتناهی مطلق و از همهٔ جهات کامل است نامعقول است. ایم بنابراین، نه در خدا، نه در خارج او هیچ دلیلی یا علتی موجود نیست که بتواند وجود را از او سلب کند. نتیجهٔ خدا بالضروره موجود است. مطلوب ثابت شد. ۱۸

برهان دیگر: عدم توانایی برای هستی دلیل ضعف است و برعکس توانایی برای هستی دلیل وجود قدرت (چنانکه بدیهی است). پس اگر آنچه اکنون بالضروره موجود است فقط اشیاء متناهی باشد، در اینصورت لازم میآید که اشیاء متناهی قدرتمندتر از موجود مطلقاً نامتناهی باشد و این بالبداهه نامعقول است. بنابراین یا شیئی موجود نیست و یا «موجود مطلقاً نامتناهی» هم بالضروره موجود است و اما ما وجود داریم: در خودمان، یا در شیئی دیگر، که بالضروره موجود است (اصل متعارف ۱ و قضیهٔ ۷). بنابراین، موجود مطلقاً نامتناهی، یعنی (تعریف ۶) خدا بالضروره موجود است. مطلوب ثابت شد. ۸۲

باشد . . . . برای مرید اطلاع رک به

Joachim, A Study of the Ethics of Spinoza, p. 47.

۸۱. مطلب قبلی را تأیید میکند و میگوید: نه تنها وجود دلیل یا علت کذائی باطل است، بلکه تصورش نیز باطل است، که مسنلزم تناقض است.

۸۲. این برهان را هم بهصورت قیاس شرطی در میآوریم: هرگاه از خدا به عنوان موجودی که وجودش به اقتضای طبیعتش ضروری است تصوری روشن و متمایز داشته باشیم، وجود او را مستقیماً ادراک خواهیم کرد. اما از خدا به عنوان موجودی که وجودش بهاقتضای طبیعتش ضروری است تصوری روشن و متمایز داریم. پس وجود او را مستقیماً ادراک میکنیم. البته برای متمم این قیاس، باید متبتم قیاس اول را در نظر گرفت.

۸۳. این برهان را مینوان چنین شرح داد: ما تصوری از خود داریم بهعنوان موجود متناهی، تصوری هم از خدا

تبصره: در این برهان آخر، وجود خدا را با برهان «اِنّی» <sup>۸۸</sup> ثابت کردم، که فهم این نوع برهان آسانتر مینماید، نه اینکه وجود او از آن مقدمات به صورت برهان «لمّی» استنتاج نمی شود. زیرا از همین جا که می گوییم «توانایی دلیل بر وجود قدرت است» نتیجه می شود که شیئی که طبیعتش واقعیت بیشتری دارد ذاتاً برای وجود قدرت بیشتری دارد. بنابراین، موجود مطلقاً ۱متناهی، یا خدا، برای وجود، بذاته دارای قدرت مطلقاً نامتناهی است، و لذا مطلقاً وجود دارد. اما با وجود این شاید عده کثیری نتوانند قوت ۸۶ این برهان ۸۸ را به به آسانی دریابند، که عادهٔ دربارهٔ اشیائی می اندیشند که به واسطهٔ علتهای خارجی پیدا شده اند. آنها بر این عقیده اند که از این اشیاء آنهایی که به سرعت ساخته می شوند، یعنی که به سهولت به وجود می آیند، به سهولت هم از بین می روند و حال آنکه به آنهایی که به سختی ساخته می شوند، یعنی به صعوبت به وجود می آیند، صفات بیشتری را اسناد می دهند. برای رفع این عقاید نادرست حاجت نیست نشان دهم که این گفتار «چیزی که به سرعت ساخته شده است به سرعت از بین می رود» تا چه اندازه درست است و نیز بررسی کنم که نظر به کل طبیعت آیا تمام اشیاء در سهولت یکسانند یا نه؟ بلکه کافی است خاطر نشان سازم که من در اینجا از اشیائی که معلول علتهای خارجی هستند سخن نمی گویم، بلکه فقط از عواهر سخن می گویم که (قضیهٔ ۶) ممکن نیست از علت خارجی به وجود آمده باشند.

داریم به عنوان موجود نامتناهی، در خصوص درستی و نادرستی این دو تصور سه احتمال پیش میآبد: اول ـ هر دو تصور نادرست است، نتیجه اینکه چیزی موجود نیست. دوم ـ فقط تصور موجودیت ما درست است، نتیجه اینکه فقط اشیاء متناهی بالضروره موجودند. سوم ـ هر دو تصور درست است، نتیجه اینکه ذات مطلقا نامتناهی هم بالضروره موجود است، اول بالضروره باطل است، زیرا ما موجودیم، احتمال دوم هم مردود است، زیرا لازمهٔ آن این است که اشیاء متناهی برای هستن قوی تر از ذات مطلقاً نامتناهی باشند که بالبداهه نامعقول است، پس احتمال سوم درست است، و مطلوب ثابت شد.

a posteriroi .۸۴ به معنای بعدی است و a priori بهمعنای قبلی است که بهکار بردن برهان انّی بهجای اولی بلااشکال است. بهکار بردن لمی هم در فلسفهٔ اسپینوزا با توجه به اینکه او خدا را علت خود می داند بلااشکال به نظر می آید.

هرگاه از خذا بهعنوان موجودی با عالیترین قدرت تصوری روشن و متمایز داشته باشیم، وجود او را مستقیماً ادراک خواهیم کرد. اما از خدا، بهعنوان موجودی با عالیترین قدرت ، تصوری روشن و متمایز داریم. پس وجود او را مستقیما ادراک میکنیم. برای تتمیم این قیاس نیز متمم قیاس اول لازم است.

زیرا اشیائی که معلول علتهای خارجی هستند، چه دارای اجزای کثیر باشند و چه اجزای قلیل، کمال و واقعیت آنها، هر اندازه که باشد، از ناحیهٔ خاصیت علت خارجی آنهاست. بنابراین وجود آنها صرفاً ناشی از کمال علت خارجی آنهاست، نه از خود آنها. برعکس، هر کمالی که جوهر دارای آن است از ناحیهٔ علت خارجی نیست، و لذا وجودش باید تنها ناشی از طبیعت آن باشد، و بنابراین، چیزی جز ذات آن نیست، نتیجه اینکه کمال یک شیء از خود سلب وجود نمیکند، بلکه برعکس ایجاب وجود میکند. اما نقص سلب وجود میکند. بنابراین، نمی توانیم به وجود شیئی، بیش از موجود مطلقاً نامتناهی، یا کامل، یعنی خدا موقِن باشیم. زیرا، از آنجا که ذاتش طارد هر گونه نقص و مستلزم کمال مطلق است، لذا در بارهٔ وجود او، هر گونه شکی منتفی می شود و عالیترین نوع ایقان تحقّق می یابد. و این حقیقتی است که اطمینان دارم با کمترین توجه آشکار خواهد شد.

قضیهٔ ۱۲. ممکن نیست هیچ یک از صفات جوهر بهدرستی تصور شود که مستلزم تجزیهٔ جوهر به اجزاء شود. ۸۸

برهان: اجزانی که، بنابر تصور، جوهر به آنها تجزیه می شود یا طبیعت جوهریّت را حفظ خواهند کرد یا نه. در حالت اول، لازم می آید که هر جزئی نامتناهی (قضیهٔ  $\Lambda$ )، علت خود (قضیهٔ 3) و دارندهٔ صفتی باشد که با صفات سایر اجزاء مختلف است (قضیهٔ 0)؛ بنابراین ممکن می شود که از جوهر واحد جواهر متعدد پدید آیند که (برابر قضیهٔ 3) نامعقول است. به علاوه، اجزاء با کل خودشان وجه مشترکی نخواهند داشت (قضیهٔ 3) و ممکن خواهد بود که کل بدون اجزاء سازنده اش وجود یابد و به تصور آید (تعریف 3 و قضیهٔ 3) که بدون شک نامعقول است. اما در حالت دوم، که اجزاء طبیعت جوهریت را حفظ نمی کنند، اگر جوهری به اجزای مساوی تجزیه شود، طبیعت جوهریت را از دست خواهد داد و وجودش متوقف خواهد شد، که (قضیهٔ 3) نامعقول است.

#### قضيهٔ ١٣. جوهر مطلقاً نامتناهي، تجزيهناپذير است.

B .۸۶: درستی.

۸۷. این برهان را هم بهصورت قیاس شرطی زیر در می آوریم:

۸۸. این قصیه متمم تعریف جوهر و صفت است و هر نوع واقعیت مستقلی را از صفات که نافی بساطت جوهر و موهم ترکیب آن است، انکار میکند و قضیهٔ بعدی (قضیهٔ ۱۳) نتیجهٔ آن است که «جوهر نامتناهی مطلق» را تحزیه نایذبر می سناساند. گفتنی است من واژهٔ «به درستی» را به حای کلمهٔ «truly» به کار بردم، و چنان که از عبارات اسپینوزا در رسالهٔ مفکرات فلسفی (بخش ۱، فصل ۲، ۴) استفاده می شود مقصود از آن واضحاً و متمایزاً است.

برهان: زیرا، اگر تجزیه پذیر باشد، اجزائی که به آنها تجزّی یافته است یا طبیعت جوهر مطلقاً نامتناهی را حفظ میکنند یا نه. در حالت اول، جواهر متعددی وجود خواهند داشت که دارای طبیعت واحدند که (قضیهٔ ۵) نامعقول است. در حالت دوم امکان می یابد (همان طور که در فوق نشان داده شد)، جوهر مطلقاً نامتناهی، از هستی باز بماند، که این (قضیهٔ ۱۱) ۸۹ نیز نامعقول است.

نتیجه: از این قضیه برمی آید که ممکن نیست جوهر و در نتیجه جوهر جسمانی، از این حیث که جوهر است، متجزی شود.

تبصره: ممکن است، تجزیهناپذیری جوهر، ساده تر از این مدلّل شود، یعنی از اینکه ممکن نیست <sup>۱</sup> طبیعت جوهر تصور شود، مگر نامتناهی، در صورتی که ممکن نیست از جزء جوهر، چیزی فهمیده شود، مگر متناهی و این (قضیهٔ ۸) مستلزم تناقضی آشکار است.

قضییهٔ ۱۴. ممکن نیست جز خدا جوهری موجود باشد و یا به تصور آید. ۱۱

برهان: از آنجاکه خدا موجودی است مطلقاً نامتناهی، که ممکن نیست، هیچ صفتی را که مبیّن ذات جوهر است از او سلب کرد (تعریف ۶) و از آنجا، که او بالضروره موجود است (قضیهٔ ۱۱) لذا، اگر جوهر دیگری غیر از او فرض شود، باید بهواسطهٔ بعضی از صفات او تبیین شود و در اینصورت، دو جوهری وجود خواهند داشت، که طبیعتشان واحد است، که (قضیهٔ ۵) نامعقول است. پس ممکن نیست، جز خدا جوهری موجود باشد و در نتیجه حتی ممکن نیست تصور هم شود. زیرا اگر تصورش ممکن باشد، باید بالضروره موجود تصور شود و این به استناد قسمت اول این برهان نامعقول است، بنابراین ممکن نیست جز خدا موجودی باشد و یا به تصور آید. مطلوب ثابت شد.

نتيجه ١: از اينجا با وضوح تمام برمي آيد كه اولاً خدا يكي است، يعني (تعريف ٤)

درعالم فقط یک جوهر موجود است<sup>۹۲</sup> و او مطلقاً نامتناهی است، همانطور که قبلاً (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۰) نشان دادهایم.

نتیجهٔ ۲: ثانیاً از آن برمی آید که شیء ممتذ و شیء متفکر<sup>۸۳</sup>، یا صفات خداست و یا (اصل متعارف ۱) احوال صفات او<sup>۸۴</sup>.

قضیهٔ ۱۵. هر چیزی که هست در خدا هست، و بدون او ممکن نیست چیزی وجود یابد یا به تصور آید.۱۵

برهان: ممکن نیست جز خدا جوهری موجود باشد و یا به تصور آید (قضیهٔ ۱۴)، یعنی (تعریف ۳) چیزی که در خودش باشد و به نفس خودش به تصور آید. اما حالات ممکن هم ممکن نیست (تعریف ۵) بدون جوهر وجود یابند و یا به تصور آیند. بنابراین ممکن نیست آنها جز در طبیعت الهی وجود یابند و جز بهواسطهٔ او به تصور آیند. و اما جز جواهر و حالاتشان چیزی وجود ندارد (اصل متعارف ۱). بنابراین ممکن نیست جز خدا چیزی موجود باشد و یا به تصور آید. مطلوب ثابت شد.

97. B: «خدا فقط یکی است، یعنی چیزی شبیه او نیست، یا در عالم فقط یک جوهر موجود است». اسپیتوزا در نامهاش به میر ( Meyer ) می نویسد که: «وحدت جوهر، وحدت ذاتی است، نه وحدت عددی» (مسلماً مقصودش وحدت عددی محض است):

The Correspondence of Spinoza, Letter 12, p. 117.

B. ۸۳ و C: بعد و فكر.

۱۹۴. از این عبارت، مانند سایر عبارات وی، برمیآید که طبق نظر وی، برخلاف نظریه فیض (emanation) خدا فکر محض نیست، بلکه بعد نیز هست. پس همان طور که اشیاء متفکّر یا حالات فکر مستقیماً از خدا ناشی می شوند، اشیاء ممتدّ یا حالات بعد نیز مستقیماً از او نشأت می گیرند.

۹۵. با توجه به نظام فلسفی اسپینوزا، می توان گفت که وجود اشیاء در خدا مانند وجود نتیجه در مقدمات قیاس است، همان طور که وجود نتیجه متوقف بر وجود مقدمات است، شناخت آن نیز به شناخت آنها وابسته است. پس درست آمد که گفته شود خدا هم منشأ وجود است و هم منبع شناخت.

می دانیم که در فلسفهٔ ارسطو و قاتلان به فیض و نیز در سه دین بزرگ یهودی، مسیحی و اسلام نه خدا ماده است و نه ماده در خداست، بلکه ماده فقط مخلوق خداست. اما اسپینوزا در برابر اینان در این قضیه تصریح میکند که همهٔ اشیاء حتی مادّه هم در خداست. در نامهاش به الدنبورگ (Henry Oldenburg) نیز می نویسد: من می گویم همهٔ اشیاء در خدا وجود و حرکت دارند.

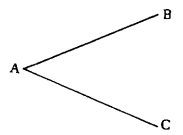
The Correspondence of Spinoza, Letter 13. p. 314.

A. A. و B قضية ٧.

A. A: يعنى فقط از اين لحاظ كه ممكن نيست.

۹۱. تأکید میکند که خدا جوهر است و جز او جوهری ممکن نیست، نه وجوداً و نه تصوراً. بنابراین می توان گفت که به عقیدهٔ وی «شریک الباری» نه تنها ممکن الوجود نیست، بلکه ممکن النصور هم نیست.

<sup>18.</sup> B: احوال.



شده است به دو جزء، هر جزئی یا متناهی است یا نامتناهی؛ اگر متناهی باشد، لازم آید که نامتناهی از دو جزء متناهی ترکیب شده باشد، که نامعقول است؛ اگر نامتناهی باشد، لازم آید که یک شیء نامتناهی دو چندان نامتناهی دیگر باشد، که این هم نامعقول است. بهعلاوه، اگر یک مسافت نامتناهی با «فوت» اندازهگیری شود، شامل فوتهای نامتناهی خواهد بود و اگر با «اینچ» اندازهگیری شود، شامل اینچهای نامتناهی. بنابراین لازم آید که یک مقدار نامتناهی دوازده بار بزرگتر از نامتناهی دیگر باشد و بالاخره میگویند، اگر مقدار نامتناهی از نقطهای شروع شود، مثلاً فرض کنید که دو خط AB و AC با فاصلهٔ معین و محدودی آغاز می شود و تا بی نهایت امتداد می یابد. مسلم است که فاصلهٔ میان  ${f B}$  و C پیوسته افزایش خواهد یافت و در نتیجه از فاصلهٔ معین متناهی به فاصلهٔ نامتناهی و سنجش ناپذير خواهد رسيد. آنها چنين مي انديشند كه اين لوازم نامعقول لازمة فرض مقدار نامتناهی است و از اینجا نتیجه میگیرند که جوهر جسمانی باید متناهی باشد و در نتيجه محال است كه بهذات خدا تعلق يابد. دومين دليل از كمال عظيم خدا بيرون آمده است. آنها میگویند که چون خدا موجودی است از جمیع جهات کامل، لذا ممکن نیست منفعل شود. اما جوهر جسماني، از آنجا كه قابل تجزيه است، ممكن است منفعل شود. پس ممکن نیست بهذات خدا متعلق باشد. اینها دلیلهایی است که من در نوشتههای اکثر كساني يافتهام كه ميكوشند ثابت كنند كه جوهر جسماني شايسته طبيعت الهي نيست و امكان ندارد به أن تعلق يابد. اما اگر خواننده بهدقت توجه نمايد، در خواهد يافت كه من پیش از این به ادلهٔ مذکور پاسخ دادهام. زیرا همهٔ این ادله مبتنی بر این فرض است که جوهر جسمانی مرکب از اجزاست و من در قضیهٔ ۱۲ و نتیجهٔ قضیهٔ ۱۳ نشان دادهام که نامعقول است. به علاوه اگر کسی در این باره به درستی بیندیشد، خواهد دید که همهٔ این لوازم نامعقول، (با فرض نامعقولیت آنها، زیرا من اکنون دراین باره به مشاجره نمی پردازم)

تبصره: کسانی هستند که خیال میکنند که خدا، مانند انسان، از تن و نفس ترکیب يافته و دستخوش انفعالات است، اما از آنچه قبلاً مبرهن شده است كاملاً واضح است كه اینان تا چه اندازه از شناخت راستین خدا دورند. اما من از اینها میگذرم، ۹۷ زیرا کسانی که به نحوی دربارهٔ طبیعت الهی اندیشیدهاند جسمانیّت خدا را انکار کردهاند <sup>۸۸</sup> و عدم امکان جسمانیّت او را بهخوبی با این دلیل به اثبات رساندهاند که مقصود ما از جسم مقداری است معین، که طول و عرض و عمق و شکلی خاص دارد و نسبت آن به خدا، که موجودی است مطلقاً نامتناهی، بسیار نامعقول است و در عین حال میکوشند تا با ادلهٔ دیگری که برای تأیید همان دلیلشان ۹۹ اقامه میکنند آشکارا نشان دهند که جوهر جسمانی یا ممتد را کاملاً از طبیعت خدا جدا میسازند و آن را مخلوق خدا میدانند، و اما در اینکه خدا آن را با چه قدرتی آفریده است چیزی نمیدانند و این نشان میدهد که خود نیز نمی فهمند که چه می گویند. ۱۰۰ ولی من، دست کم، به عقیدهٔ خودم با وضوح کافی ثابت کردهام که ممکن نیست جوهری بهوسیلهٔ جوهری دیگر خلق شده باشد (رجوع کنید به قضيهٔ ۶ و تبصرهٔ ۲ قضيهٔ ۸). به علاوه (قضيهٔ ۱۴) ما نشان دادهايم كه ممكن نيست جز خدا جوهری موجود باشد و یا به تصور آید. از اینجا نتیجه گرفته ایم که جوهر ممتد یکی از صفات نامتناهی خداست. اما برای توضیح بیشتر، این ادلهٔ مخالفانم را رد خواهم کرد که همه منتهی می شوند به اینکه: اولاً فکر می کنند که جوهر جسمانی، از این حیث که جوهر است، از اجزائي تركيب يافته است، لذا امكان عدم تناهي و در نتيجه امكان تعلق أن را به خدا منکر می شوند. این مطلب را با امثلهٔ کثیری توضیح می دهند، که من از آنها یک یا دو مثال ۱۰۱ ایراد میکنم. میگویند که اگر جوهر جسمانی نامتناهی است، فرض کن که تجزیه ٧٧. يعني سخنانشان شايستة اعتنا نيست. زيرا درگذشته با براهين قاطع ثابت شدكه خدا از جميع وجوه بسيط، و متعالى از هر نوع تركيب است.

۹۸. مقصود این است کسانی که خدا را تصور میکنند و دربارهٔ او میاندیشند هر گونه تصوّر و اندیشه از او داشته باشند به جسمانیتش قاتل نیستند. این از دانایی چون اسپینوزا بعید مینماید. زیرا میدانیم که عدهای از کسانی که دربارهٔ خدا میاندیشند (فرقهٔ مجسّمه)، او را جسم میپندارند.

۹۰. یا «مقصودشان».

۱۰۰. این سخن هم از دانایی چون اسپینوزا بعید است. زیرا میدانیم که اسلاف وی، اعم از یونانیان، اسلامیان یا بهودیان و مسیحیان که میگویند جسم مخلوق خداست، میفهمند چه میگویند و گفتهٔ خود را با ادله و براهینی که از حیث درستی و استواری کمتر از برهانها و دلیلهای او نیست به اثبات میرسانند.

۱۰۱. شگفتا که چرا یک با دو مثال گفته ولمی سه مثال ایراد کرده است.

که آنها را دلیل تناهی جوهر ممتد میپندارند لازمهٔ فرض عدم تناهی مقدار نیست، بلکه لازمهٔ این است که مقدار نامتناهی را قابل اندازهگیری و مرکب از اجزای متناهی فرض می کنند. بنابراین، از لوازم نامعقول مذکور فقط این را می توانند نتیجه بگیرند که مقدار نامتناهی نه قابل اندازهگیری است و نه از اجزای متناهی ترکیب یافته است. و این درست همان است که ما قبلاً (در قضیهٔ ۱۲ و غیر آن) ثابت کردهایم. پس تیری که بهسوی ما یرتاب کردهبودند بهسوی خودشان برمیگردد. اگر، با وجود این، باز بخواهند از این لوازم نامعقول نتیجه بگیرند که جوهر ممتد متناهی است، در حقیقت کاری جز این نکردهاند که کسی فرض کند دایره خواص مربع را دارد و از آن نتیجه بگیرد که دایره مرکزی ندارد که تمام خطوط رسم شده از آن تا محیط برابر باشند. زیرا آنها جوهر جسمانی را که ممکن نیست جز نامتناهی و واحد ۱۰۲ و تجزیه ناپذیر (قضایای ۸، ۵ و ۱۲) تصور شود، مرکب از اجزای متناهی و تجزیهپذیر تصور میکنند، تا ثابت کنند که متناهی است. درست به همان صورت که کسان دیگر با تخیل اینکه خط از نقطه ها ترکیب یافته است، ادلهای اقامه مىكنند تا ثابت كنند كه ممكن نيست خط تا بىنهايت تجزيه شود. در واقع، نامعقول بودن این فرض که جوهر جسمانی مرکب از اجسام یا اجزاست کمتر از این نیست که فرض شود كه جسم مركب از سطوح، سطح مركب از خطوط و بالاخره خط مركب از نقطه هاست. تمام کسانی که میدانند «دلیل واضح» مصون از خطاست۱۰۳، بهویژه کسانی که امکان خلاً را انکار میکنند، باید این (بساطت جوهر جسمانی) را بپذیرند، زیرا اگر ممکن باشد که جوهر جسمانی طوری تجزیه شود که اجزایش واقعاً از هم تمایز یابند، چرا ممکن نباشد که جزئی از بین برود و اجزای دیگر، مثل سابق، به هم بپیوندند؟ و چرا باید اجزا طوری با هم بییوندند که خلاً ناممکن شود؟ زیرا از اشیائی که واقعاً از یکدیگر متمایزند، ممکن است یکی بدون دیگری وجود یابد و در همان وضع (وضع نخستین) خود باقی بماند. بنابراین از آنجا که فرض شده است که طبیعت از خلا احتراز دارد، ۱۰۴ (دربارهٔ آن وقت دیگر سخن

خواهم گفت) و اجزا طوری به هم پیوستهاند که ممکن نیست خلاً وجود یابد، لذا نتیجه می شود که ممکن نیست اجزای جوهر جسمانی واقعاً جدا و متمایز از هم باشند، یعنی ممكن نيست جوهر جسماني، از اين حيث كه جوهر است، تجزيه شود. با وجود اين اگر کسی سؤال کند که چرا ما طبعاً ۱۰۵ می خواهیم که مقدار را تجزیه پذیر اعتبار کنیم، به وی پاسخ خواهم داد که ما مقدار را دو جور تصور میکنیم ۱۰۶: (۱) امری انتزاعی و سطحی که حاصل خیال است (۲) جوهری که فقط متصور عقل است. اگر مقدار را، آن طور که در خيال ماست، ملاحظه كنيم كه غالباً و بسيار آسان انجام مي دهيم، آن را متناهي قابل تجزیه و مرکب از اجزا خواهیم یافت. اما اگر آن را آنطور که در عقل است، ملاحظه کنیم و از این حیث که جوهر است تصور نماییم که بسیار سخت انجام میگیرد در این صورت، بهطوري كه قبلاً به اندازهٔ كافي مبرهن ساختهايم، آن را نامتناهي، واحد و غيرقابل تجزيه خواهیم یافت. این نکته در نظر کسانی کاملاً واضح خواهد بود که می دانند چگونه میان خيال و عقل فرق بگذارند. ۱۰۲ و بالاخص اگر به خاطر آوريم که ماده در همه جا يکسان است و ممكن نيست اجزايش از هم متمايز باشند، مگر از اين حيث كه تصور شود كه به حالات مختلف تغییر حالت داده است۱۰۸ که در اینصورت اجزا از لحاظ حالت از هم متمایزند، نه نظر به واقعیت. مثلاً می توانیم آب را، از این حیث که آب است، دارای اجزایی تصور کنیم که متمایز از یکدیگرند، اما نه از این حیث که جوهری جسمانی است، زیرا از این حیث نه اجزایی دارد و نه اجزایش جدا و متمایز از هم است. به علاوه آب، از این حیث که آب است، ممکن است بهوجود آید و تباه گردد، اما، از این حیث که جوهر

۱۰۲. درگذشته توجه داده شد (باورقی مربوط به قضیهٔ ۱۴) که مقصود از واحد، واحد حقیقی است، نه عددی. ۱۰۳. اشاره به این است که «وضوح» معیار حقیقت است. در آینده واجع به این به درازا سخن گفته خواهد شد. ۴۰. ترجمهٔ A: خلاً در طبیعت نیست. از نامهاش به الدنبورگ (Oldenburg) برمی آید که او عدم امکان خلاً وا می دیرد:

The Correspondence of Spinoza, Letter 13, p. 126.

۱۰۵. بعنی به اقتضای طبیعت خود.

۱۰۶ حاصل اینکه بعد به عنوان بعد متجزّی نیست، یعنی که تجزّی آن ضرورت ندارد. لذا میان بعد به عنوان صفت و بعد به عنوان حالت، یا آن طور که در عقل است و یا آن طور که در خیال است، فرق میگذارد. اولی را بسیط لایتجزّی و نامتناهی میداند، دومی را مرکب، متجزی و متناهی. اولی را جوهری معقول و دومی را امری انتزاعی و منختل.

۱۰۷. به طوری که ملاحظه می شود، او تأکید می کند که باید میان خیال و عقل فرق گذاشت، تا فرق میان بعد معقول و متختل را به درستی دریافت. در اینکه در فلسفهٔ اسپینوزا خیال و عقل با هم چه فرق دارند، در آینده به تفصیل گفته خواهد شد. اما در اینجا به طور خلاصه می توان گفت که اولاً عقل با افکار کلی و منطقی محض در ارتباط است، در صورتی که خیال با صور جزئی و درهم و برهم. و ثانیاً عقل اشیاء را آن چنانکه هستند یعنی ضروری درک می کند، در صورتی که تخیل به آنها به عنوان ممکن می نگرد.

A . ۱۰۸. هـ: به طرق مختلف تحت تأثير قرار گرفته است.

است، نه ممکن است وجود یابد و نه فساد پذیرد. فکر میکنم که با این استدلال به دلیل دوم هم پاسخ داده باشم، زیرا آن هم مبتنی بر این فرض بود که ماده، از این حیث که جوهر است، قابل تجزیه و مرکب از اجزاست. و حتی اگر امر از این قرار باشد، ۱۰۰ باز نمی دانم چرا ماده شایستهٔ ذات الهی نیست، ۱۱۰ زیرا (قضیهٔ ۱۴) جز خدا جوهری نیست تا طبیعت الهی از آن متأثر شود. من میگویم هر چیزی در خداوند است و تمام اشیاء بهموجب قوانین طبیعت نامتناهی او پدیدار، و بالضروره از ضرورت ذات او ناشی می شوند (به طوری که به زودی نشان خواهم داد). بنابراین، به هیچ وجه نمی توان گفت که خدا از ماسوای خود منفعل است و یا اینکه جوهر ممتد، حتی اگر قابل تجزیه فرض شود، شایستهٔ طبیعت الهی نیست، مشروط بر اینکه آن ۱۱۰ سرمدی و نامتناهی فرض شده باشد. در

قضیهٔ ۱۶. اشیاء نامتناهی، بهطرق نامتناهی (یعنی همهٔ اشیائی که ممکن است عقل نامتناهی آنها را تعقل کند)، بالضروره، از ضرورت طبیعت الهی ناشی میشوند.

برهان: این قضیه، برای کسانی که توجه دارند که عقل از تعریف خاص هر شیئی خواص متعددی را استخراج میکند که بالضروره از آن تعریف (یعنی از ذات آن شیء) بیرون میآیند، ۱۱۲ باید واضح باشد. بنابراین تعریف یک شیء هر اندازه مبین واقعیت بیشتری باشد، یعنی ذات شیء معرّف هر اندازه متضمّن واقعیت بیشتری باشد، عقل خواص بیشتری را از آن استخراج میکند. اما از آنجا که طبیعت الهی دارای صفات مطلقاً نامتناهی است (تعریف ۶) که هر کدام در نوع خود مبیّن ذات نامتناهی است، ۱۱۳

این خصوص فعلاً تا این اندازه کافی است.

پس باید بالضروره اشیاء نامتناهی، به طرق نامتناهی (یعنی تمام اشیائی که ممکن است به وسیلهٔ عقل نامتناهی ۱۱۴ ادراک شود) از ضرورت آن ذات ناشی شوند. مطلوب ثابت شد.

نتیجهٔ ۱: از اینجا نتیجه میشود که خدا علت فاعلی همهٔ اشیائی است که عقل نامتناهی میتواند آنها را درک کند.۱۱۵

نتیجهٔ ۲: ثانیاً نتیجه می شود که خدا علت بالذات است، نه علت بالعرض ۱۱۶. نتیجهٔ ۳: ثالثاً نتیجه می شود که خدا علت نخستین مطلق است. ۱۱۷

قضیهٔ ۱۷. خدا فقط به حسب قوانین خود عمل می کند و به وسیلهٔ کسی و چیزی مجبور الله است.

یعنی در حد گنجایی و سعهٔ مفهومی و وجودی خود مبیّن و مُظهر ذات نامتناهی است.

Short Treatise, chap. 3.

۱۰۹. یعنی ماده از این حیث که جوهر است مرکب و متجزی باشد.

۱۱۰. شگفتا از متفکری همچون اسپینوزا که نمی داند که چرا اگر ماده مرکب باشد شابستهٔ ذات الهی نیست. زیرا مبتدیان فلسفه هم به وضوح می دانند، که در این صورت لازم می آید ذات الهی مرکب و متجزی باشد و این حتی به عقیدهٔ جمهور فیلسوفان از جمله اسپینوزا محال است.

۱۱۱. یعنی جوهر ممتد.

H. ۱۱۲. B: که بالضروره از تعریف (یعنی از همان ذات شیء) ببرون سیآید.

۱۱۳. مقصود این آست که هر صفتی، در حد گنجایی و سعهٔ مفهومی و وجودی خود، ذات نامتناهی را ظاهر میسازد. زیرا هر صفتی در حد خود کامل و به همهٔ حالاتش شامل است و با وجود این مانع و طارد حالات صفات دیگر از حوزهٔ شمول خود است، که مثلاً نه فکر بعد است و نه بعد فکر، نه حالات فکر در حوزهٔ بعد داخل است و نه حالات بعد در حیطهٔ فکر وارد. ولی در عین حال با هم در رابطه و پیوندند. پس درست آمد که هر صفتی در نوع خود

۱۱۴. مقصود از عقل نامتناهی عقل خداست، که به نعبیر فلسفی ما همان علم خداوند است، که نامتناهی است و به همهٔ اشیاء گسترده است.

۱۱۵. مقصود این است که هر چه را که خدا می داند و علم نامتناهی او به آن تعلق می یابد، آن را می آفریند، یعنی که بالضروره آن از او منتشی می شود. پس باید گفت هر چه معفول و معلوم خدا است بالضروره موجود است، به تعبیر حکمای ما «علم فاوجد».

۱۱۶. یعنی فقط ذات خداست که منشأ پیدایش و انتشای اشیاء است و هیچ عامل خارجی، از جمله قصد و غرض ولو آن عاید به خلق باشد، در فاعلیّت او مدخلیتی ندارد.

<sup>11.</sup> لاتین: absolutely the first cause) absolute causa prima) میتوان به جای آن علت کلی (universal cause) به کار برد. برای توضیح معنای آن باید گفت که پیش از اسپینوزا، این میمون از اسفار تورات استفاده کرده بود که خداوند قادر مطلق و مبدأ و علت جمیع اشیاء است. البته قبل از این میمون برخی از متکلمان مسلمان هم از نصوص کتاب و سنت اسلامی، از قبیل «ان الله علی کل شی قدیر» و «خلقکم و ما تعملون» استنباط کرده بودند که قدرت و مشیت و ارادهٔ خدا عام است. اما عده ای با آن مخالفت ورزیدند، از جملهٔ مخالفان ثنویه هستند، که قدرت حدا را محصور در خیرات کردند و نیز معتزله هستند، که مفوضه اند و عبد را در فعل خود فاعل مستقل میدانند و در نتیجه آن را از خدا سلب میکنند. برخی گمان برده اند که از مخالفان این قول قائلان به این قولند که «الواحد لایصدر عنه الا الواحد». و باز شاید از جملهٔ مخالفان بتوان کسانی را به حساب آورد که خدا را جاعل و میدا و وجود دانسته اند، نه ماهیات و یا بالعکس، میدا و جاعل ماهیات دانسته اند، نه وجود و نیز از جملهٔ مخالفان کسانی هستند که خدا را مبدأ حرکت میداند نه وجود. اما اسپینوزا، برخلاف همهٔ این مخالفان، خدا را فاعل و علت همهٔ امرور و اشیاء، اعم از وجودات و ماهیات و ذوات و افعال و شرور و خیرات، میداند و تأکید میکند که امور نامتناهی به طرق نامتناهی، از صرف ضرورت ذات او ناشی میشوند. بس درست آمد که او علت مطلق و یا علت کلی اشیاء است. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

برهان: ما هم اکنون نشان دادیم (قضیهٔ ۱۶) که اشیاء نامتناهی از صرف ضرورت٬۱۱۸ طبیعت الهی یا (چیزی که همانند أن است) از صرف قوانین آن طبیعت ناشی می شوند، و مبرهَن ساختیم (قضیهٔ ۱۵) که ممکن نیست، بدون خدا، شیئی وجود یابد و یا به تصور آید، بلکه همهٔ اشیاء در خدا موجودند. بنابراین ممکن نیست خارج از او شیئی موجود باشد تا امكان يابد كه او بهوسيلة آن در افعالش موجّب يا مجبور گردد، و لذا خدا فقط به حسب قوانین طبیعت خود عمل میکند و بهوسیلهٔ کسی و چیزی مجبور نشده است. مطلوب ثابت شد.

نتیجهٔ ۱: از اینجا، اولاً نتیجه می شود که جز کمال طبیعت خدا، نه در خارج از او علتي موجود است تا بتواند او را بهعمل وادارد، و نه در داخل او.۱۱۹

نتيجه ٢: ثانياً نتيجه مي شود كه فقط خدا علت مختار است، زيرا تنها اوست كه به حسب صرف ضرورت طبیعت خود موجود است (قضیهٔ ۱۱ و نتیجهٔ ۱ قضیهٔ ۱۴) و به موجب محض ضرورت طبيعت خود عمل ميكند (قضية قبلي). بنابراين (تعريف ٧)، فقط او علت مختار است ۱۲۰، مطلوب ثابت شد.

تبصره: عدهای چنین می اندیشند که خدا به این معنی مختار است که می تواند کاری كند كه اشيائي كه لازمهٔ طبيعت او، يعنى در تحت قدرت اوست، بهوجود نيايند يا بهوسيلهٔ او به وجود نیایند. اما این مانند این است که بگویند که خدا می تواند کاری کند که از طبیعت مثلث برنیاید که زوایای سهگانهاش برابر دو قائمه است؛ یا اینکه از علت معینی ۱۲۱ اثری بیرون نیاید که نامعقول است. به علاوه، در زیر، بدون کمک این قضیه نشان خواهم داد که نه عقل به طبیعت خدا تعلق دارد و نه اراده. من می دانم که عدهٔ کثیری چنین می اندیشند که مى توانند مبرهن سازند كه عقل در عاليترين مرتبهاش، و نيز ارادهٔ آزاد، به طبيعت خدا تعلق دارد.۱۲۲ زیرا میگویند، شیء کاملتری که بتوانند آن را به خدا نسبت دهند نمی شناسند،

مگر شیئی که در میان ما برترین کمال است. ۱۲۳ اما اگر چه تصور میکنند که خدا بالفعل دارای برترین عقل است، با وجود این باور ندارند که هر چیزی را که بالفعل ادراک میکند به وجود آورده باشد، زیرا چنین می اندیشند که با این فرض قدرت خدا را از بین می برند. آنها میگویند که اگر خدا هر چیزی را که در عقل اوست بیافریند، دیگر قادر نخواهد بود چیز دیگری بیافریند و این با «قدرت مطلقهٔ» او تنافی دارد. بنابراین ترجیح می دهند که ذات خدا را نسبت به همهٔ اشیاء «لااقتضا» تصور کنند، که چیزی را خلق نمی کند، مگر به اقتضای اراده مطلقهاش. اما من فکر میکنم که بهاندازهٔ کافی نشان دادهام (قضیهٔ ۱۶) که از قدرت عالی یا طبیعت نامتناهی خدا، اشیاء نامتناهی، بهطرق نامتناهی یعنی همهٔ اشیاء بالضروره ناشی شدهاند، یا پیوسته به موجب همان ضرورت ناشی میشوند. ۱۲۴ همان طور که از طبیعت مثلث از ازل آزال تا ابد آباد بیرون می آید که زوایای سه گانه اش برابر دو قائمه است. ۱۲۵ بنابراین قدرت مطلقهٔ خداوند از ازل در کار بوده و به همان صورت تا ابد نیز در کار خواهد بود. ۱۲۶ و دست کم به عقیدهٔ من، قدرت مطلقهٔ خداوند، به این صورت بسيار عظيمتر خواهد بود. چنين بهنظر مي آيد كه مخالفان من (اگر بتوان بي پرده سخن

۱۲۳. مقصود این است که آنها صفاتی را صرفاً به این دلیل که در میان ما و نسبت به ماکمال و بلکه کمال برتر است، به حدا سبب میدهند و صفاتی را که نسبت به ما نقص است از او سلب میکنند، در صورتی که برای این اسناد و سلب دلیل درست و استواری ندارند. اما باید دانست که این کلیت ندارد، زیرا تا آنجا که من اطلاع دارم. دستکم عدهای از متکلمین ما دلیل ثبوت صفات مذکور را برای واجب تعالی این میدانند که این صفات، برای موجود بماهو موحود كمال است و مقابلات آنها براي موجود يماهو موجود نقص است، چه بالبديهه معلوم است كه علم مثلاً كمال است و جهل نقص و ... براى مثال مراجعه شود به تجريدالاعتقاد، المقصدالثالث وكتاب سرماية ايمان، نوشتة عيدالرزاق لاهيجي، ص ٣٥.

B . ۱۲۴ همه اشیاء بالضروره ناشی می شوند، یا پیوسته از همان ضرورت ناشی می شوند.

۱۲۵. ملاحظه میشود که انتشای اشیاء و به اصطلاح وی حالات را، از خدا و یا جوهر، همانند انتشای این قضیه، که «زوایای مثلت برابر دو قانمه است» از تعریف و ماهیت مثلت میداند. یعنی همان طور که قضیهٔ مذکور نتیجهٔ منطقی بعریف و ماهیت مثلث است. وجود اشیاء هم نتیجهٔ منطقی وجود خداست. اما همانطور که «یاسپرس» توجه داده است، دو نتیجه مذکور مانند هم نیستند که تشبیه بی مورد و قباس معالفارق است، یکی نتیجه مابعدالطبیعی و دیگری نتیجهٔ ریاضی است. مراجعه شود به:

Carl Jaspers, Spinoza, p. 23.

بنابراین، نه تنها مطلبی را روشن نمیکند، بلکه به ایهام آن نیز میافزاید.

۱۲۶. بعنی همان طور که هگل نوجه داده، موجودیت خدا قدرت مطلقهٔ اوست و فکر و موجودیت در او واحد است، بنابران خدا را افكاري نسبت كه نتوانسته باشد به آن فعليت دهد.

Hegel's Lectures on the History of Philosophy, vol. 3, p. 267.

A .۱۱۸ و C: مطلقاً از صرف ضرورت ...

۱۱۹. مقصود از علت داخلی اراده و غرض است که او اراده و غرض را از خدا نفی میکند.

١٢٠. در خصوص اختيار، ايجاب و جبر و نيز فاعل بالاختيار، فاعل بالايجاب و فاعل بالجبر و مفاهيم أنها در نظام فلسفی اسپینوزا، مراجعه شود به پاورقی تعریف ۷ این بخش.

۱۲۱. چنانکه گذشت مقصود از آن علت نامه است که چون تحقق یابد وجود معلول ضروری باشد.

۱۲۲. یعنی از صفات ذاتی خداست.

گفت) در واقع قدرت مطلقهٔ خدا را انكار مىكنند. زيرا در حقيقت ناگزيرند اعتراف كنند که در عقل خدا اشیاء بینهایتی موجود است،۱۲۷ که ممکن است آفریده شوند. ولی با وجود این، او هرگز نمی تواند آنها را بیافریند. زیرا به عقیدهٔ آنها، اگر او تمام اشیائی را که در عقل دارد خلق کند، قدرت مطلقهاش را بهپایان خواهد رسانید و خود را ناقص خواهد ساخت. بنابراین، برای اینکه خدای کاملی بسازند، ناچار شدند که در عین حال بپذیرند که او به انجام همهٔ اموری که در حیطهٔ قدرت اوست توانایی ندارد. من گمان نمیکنم که ممكن باشد امرى از اين نامعقولتر يا متضادّتر با قدرت مطلقة خدا به خيال آيد. به علاوه (از آنجا که دوست دارم در خصوص عقل و ارادهای که معمولاً به خدا نسبت می دهند سخن بگویم) اگر عقل و اراده به ذات سرمدی خدا متعلق باشد، باید از آنها چیزی فهمیده شود غیر از آنچه معمولاً در مورد انسان فهمیده می شود، زیرا عقل و اراده ای که مقوم ذات خداست۱۲۸ باید با عقل و ارادهٔ ما کاملاً فرق داشته و جز در نام با هم وجه مشترکی نداشته باشند و شباهت در میان آنها بیش از شباهتی نباشد که میان سگ به عنوان یک صورت آسمانی ۱۲۹ و سگ به عنوان حیوان نابح ۱۳۰ موجود است. این مطلب را به صورت زير مبرهَن مىسازم. اگر عقل به طبيعت الهى تعلق يابد، ممكن نيست مانند عقلهاى ما، بعد از اشیاء معقول باشد (چنانکه عدهای فرض میکنند) و نه حتی مُقارن با آنها. زیرا او به دلیل علت بودنش قبل از همهٔ اشیاء است (نتیجهٔ ۱ قضیهٔ ۱۶). از طرف دیگر حقیقت و ذات بالفعل ۱۳۱ اشیاء هست آنچه هست زیرا آنها به همین صورت در عقل

خدا بالفعل موجودند. بنابراین عقل خدا، از این حیث که مقوّم ذات او تصور شده، در حقیقت هم علت ذات اشیاء است و هم علت وجود آنها. بهنظر می آید که کسانی که عقل و اراده و قدرت خدا را شیئی واحد و عین هم دانستهاند، این حقیقت را فهمیده باشند. بنابراین، از آنجا که عقل خدا یگانه علت اشیاء یعنی (چنانکه قبلاً نشان دادهایم) هم علت ذات و هم علت وجود آنهاست، لذا بايد هم از حيث ذات با آنها فرق داشته باشد و هم از حیث وجود، زیرا معلول دقیقاً در آنچه از علتش گرفته است با آن فرق دارد. مثلاً انسان علت وجود انسان ديگر است، نه علت ذات او، زيرا ذات يک حقيقت ازلي است. بنابراین، از حیث ذات کاملاً با هم متشابهند، اما از حیث وجود با هم مختلفند. به همین جهت است که اگر وجود یکی از آنها از بین برود، وجود دیگری از بین نخواهد رفت. اما اگر ممکن میشد ذات یکی از بین برود و باطل شود، ذات دیگری هم مانند آن از بین میرفت. بنابراین شیئی که هم علت ذات دیگری است و هم علت وجود آن باید هم در ذات با آن فرق داشته باشد و هم در وجود، و از آنجا که عقل خدا هم علت ذات عقل ماست و هم علت وجود آن، بنابراین، عقل خدا، از این حیث که تصور شده مقوم ذات اوست، هم از حیث ذات با عقل ما فرق دارد و هم از حیث وجود و جز در نام با هم اشتراکی ندارند. چیزی که کوشیدیم تا آن را به ثبوت برسانیم. هر کسی بهآسانی در می بابد که ممکن است همین برهان در خصوص اراده نیز بهکار رود. ۱۳۲

(essence ideae rerum non existentium (۲۲ نضیه ۲۰ بخش ۵ برهان قصیه ۲۲)، (Grimal essence ideae rerum non existentium (۴۰ نضیه ۲ نضیه ۸ و نبصره ۲ نضیه ۱۵ و نبصره ۲ نضیه ۱۵ (Grimal essence)، (همینجا و بخش ۲ تضیه ۸ و نبصره ۲ نضیه ۲ نفسیه ۱۵ (المین کتاب، بخش ۲ تقییه ۱۵ نوع دوم از حیث انتصورات اشیاء معدوم: (ideas of non existent things)، (همین کتاب، بخش ۲ تقییه میکند: (rormal being و مکان معین و بهاصطلاح وجود خارجی آنها از این نوع با عبارات زیر تعبیر میکند: (existence) existentia being (همین کتاب، بخش ۲ تقییه ۱۵ و تقی

۱۳۲. اسپیوزا در نامهاش به هوگو پاکسل (Hogo Boxel) نیز شرح میدهد که چرا عقل و اراده و نیز قصد و سمع و امثال آنها را به حدا نسبت نمیدهد. حاصل کلامش این است که معانی این صفات، وقتی که به خدا نسبت داده میشوند، با معانی آنها، وقتی که به ما اضافه میشوند، کاملا فرق دارد و جز در لفظ با هم اشتراکی ندارند و لذا

B .۱۲۷ عقل خدا اشیاء متعددی را درک میکند.

۱۲۸. بعنی صفات ذانی خداست.

B. ۱۲۹. B: جسم آسمانی، منصود صورنی از صور فلکی است که بهصورت کلب اکبر و کلب اصغر نوهم شده و است. کلب اکبر هیجده ستاره دارد، از جملهٔ آنهاست شعرای یمانی، کلب اصغر به مثال سگی کوچکتر توهم شده و ستارگانش هفت یا چهارده است، از جملهٔ آنها شعرای شامی است.

۱۳۰ نابع از نباح است و نباح اصلا به معنی صدای سگ است و بعداً به صدای دیگر حیوابات هم اطلاق شده است ۱۳۰ لاتین (formal essence) essentia formalis) مقصود وجود حفایق و ذوات اشیاء در عفل حدا، بعنی وجود علمی اشیاء در علم الهی و به تعییر عرفای ما اعیان ثابته است. برای نوصیح، بادداشت مطالب زبر لازم است: اولاً «formalis» که به معنای صوری است در فلسفه های قرون وسطایی و نظام فبسعی اسپینوزا در مورد موجود بالفعل و واقعی به کار رفته است. ثانیا: اسپینوزا موجودیّت بالفعل اشیاء را بر دو نوع منصوّر می داند: (همین کنب بخش ۲، نتیجهٔ قضیهٔ ۸ و بخش ۵، نبصرهٔ فضیهٔ ۲۹) نوع اول از حیث اندراجشان در خدا که نحت نوعی از سرمدیت متصوّرند و از طبیعت الهی بالضروره منشی اند. از این نوع با این العاظ و عبارات نعییر آورده است essentia (دات:

۴۰ اخلاق

قضيهٔ ۱۸. خدا علت داخلی ۱۳۲ همهٔ اشیاء است، نه علت خارجی ۱۳۲ أنها.

برهان: هر چیزی که هست در خدا هست و باید بهوسیلهٔ او به تصور آید (قضیهٔ ۱۵) و بنابراین (قضیهٔ ۱۶، نتیجهٔ ۱) خدا علت جمیع اشیانی است که در اوست. این نکتهٔ نخستین است که میبایست به ثبوت برسد. به علاوه جز خدا جوهری نیست، یعنی

نسبت صفات مذكور به خدا مُوجب خلط و اشتباه طبيعت الهي با طبيعت انساني خواهد بود. بنابراين احتراز از اسناد اين صفات به خدا لازم است. مراجعه شود به:

The Correspondence of Spinoza, Letter 54, p. 278.

۱۳۳. لاتین: A) immanens (A و A) immanens) مقصود علتی است که در داخل شیء است، لذا آن را به علت داخلی ترجمه کردیم. می توان آن را علت باطنی نامید. اما به کار بردن «علت حال» به جای آن نارواست، زیرا متبادر از حال این است که از خارج به داخلی شیء حلول کرده است، در صورتی که مفهوم از علت داخلی، اعم از آن است.

۱۳۴. لانین:transient) transiens) مقصود علنی است که در خارج شیء است. لذا به پیروی از هگل (History of Philosophy, vol. 3, p. 267.) به جای آن «علت خارجی» به کار بردیم. برای پی بردن به این مفاهیم و در نتیجه فهم معنای قضیه باید نوجه داشت که پیش از اسپینوزا، ارسطو از علت داخلی و خارجی سخن گفته است. مقصودش از علت داخلی علنی است که در داخل معلول است و منظورش از علت خارجی علتی است. که خارج از آن است. او علت مادي و صوري را علت داخلي و علت فاعلي و غاني را علت خارجي مي داند. از آنجا که به نظر وی گاهی علت فاعلی عین علت صوری است، لذا علت فاعلی هم علت داخلی است و هم علت خارجی. از نوشته های او و پیروانش می توان مثالهایی به دست آورد. برای علت خارجی دو مثال زیر را می توان یادداشت کرد: (۱) یک شیء طبیعی علت حرکت در شیء طبیعی دیگر است، مثلا دست علت حرکت سنگ است و انسان علت حرکت دست. (۲) یک موجود «لامادی» علت حرکت در شیئی مادی است، مانند خدا که علت حرکت اشیاء مادی است. برای علت داخلی هم دو مثال می توان آورد: (۱) نفس در بدن وجود دارد و علت حرکت آن است (۲) جنس نسبت به انواع و هر دو نسبت به افراد. اما بنا به تفسیر «ولفسن» وفتی که اسپینوزا میگوید: «خدا علت خارجی اشياء نيست» مقصودش ابن است كه خدا نه علت خارجي مادّى اشياء است و نه علت لامادّى جدا از اشياء. وفتى که تأکید میکند که «خدا علت داخلی اشیاء است»، مقصودش این نیست که خدا داخل در اشیاء است، همان طور كه نفس در بدن است ـ البته به اصطلاح ارسطويي ـ و يا اينكه، خدا عين همة اشياء است، بلكه بيشتر اين معني را افاده میکند که همان طور که حنس علت داخلی انواع و نوع علت داخلی افراد و با کلّ علت داخلی اجزاء است، خدا هم علت داخلی اشیاء است. بنابراین، آنجا هم که میگوید اشیاء در خدا هستند، مقصودش این است که همانطور كه انواع در جنس و افراد در نوع و بالاخره اجزا دركل و نتايج در مقدمات موحودند، اشياء هم در خدا وجود دارند. یعنی که وجود آنها لاینفک از یکدیگر است. اما با وجود این در میان آنها تمایز منطقی موجود است و خدا، بهمعنای کهن منطقی تعالی، که عبارت از سعهٔ مفهومی است، متعالی از اشیاء است. مراجعه شود به:

The Philosophy of Spinoza, vol. 1, p. 324-325.

و باید توجه داشت که لازمهٔ این تفسیر این است که تمایز خدا از اشیاء و تعالی او در آنها صرفاً اعتباری (البته اعتباری نفسالامری) و منطقی باشد. به احتمال قوی نظر اسپینوزا هم همین است.

(تعریف ۳) ممکن نیست جز او شیئی باشد که در خودش موجود باشد. این نکته دومین است که می بایست به ثبوت برسد. بنابراین خدا علت داخلی همهٔ اشیاء است نه علت خارجی آنها. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۹. خدا و همهٔ صفات او سرمدی است. ۱۳۵

برهان: زیرا خدا (تعریف ۶) جوهری است که (قضیهٔ ۱۱) بالضروره وجود دارد. یعنی (قضیهٔ ۷) وجود به طبیعت او متعلق است. ۱۳۶ یا (که همان چیز است) جوهری است که وجودش از تعریفش ناشی میشود. ۱۳۷ بنابراین (تعریف ۸) او سرمدی است. به علاوه مقصود از صفات خدا اموری است که (تعریف ۴) مبیّن ذات جوهر الهیاند، یعنی که به جوهر تعلق دارند و این همان است که من میگویم خود صفات مستلزم آن است. ۱۳۸ اما (چنانکه در قضیهٔ ۷ نشان داده ام) سرمدیّت متعلق به طبیعت جوهر است و از این لازم میآید که هر یک از صفات مستلزم سرمدیّت باشند. بنابراین همهٔ صفات سرمدی هستند. مطلوب ثابت شد.

تبصره: این قضیه، با روشنترین وجه، از برهانی هم که برای اثبات وجود خدا اقامه کردهام (قضیهٔ ۱۱) واضح است که در آنجا بهوضوح ثابت شد که وجود خدا مانند ذاتش، حقیقت سرمدی است. به علاوه (در اصول فلسفهٔ دکارتی، بخش ۱، قضیهٔ ۱۹) به طریقی دیگر سرمدیّت خدا را ثابت کردهام، که تکرارش در اینجا لازم نمینماید.

قضیهٔ ۲۰. وجود و ذات خدا یک چیزند و عین یکدیگر. ۱۳۹

برهان: خدا (قضیهٔ ۱۹) و همهٔ صفات او سرمدی است، یعنی (تعریف ۸) <sup>۱۴</sup> هر

A .1۳۵ هندا، یا به عبارت دیگر، همهٔ صفات او سرمدی است». مسلماً از آنجا که صفات عین ذات و یا وجوه و شنون آن است، لذا مانند ذات سرمدی خواهند بود.

۱۲۶. بعني وحود اقتضاي طبيعت اوست.

۱۲۷. بعنی که بعریفس مستنرم وجود آن است.

۱۳۸. معنی که خود صفات مستازم وابستگی و تعلق بهجوهر است،به عبارت دیگر در مفهوم صفات وابستگی و معلق بهجوهر مندرج است.

۱۳۹ ابن همان است كه حكماى ما گفتهاند: «الحقّ ماهيّته إنّيته».

۱۴۰. زیرا در بعریت ۸، سرمدیت مساوق با وجود شناسانده شد، بنابراین معنی سرمدیت صغات خدا وجود آنهاست.

محدود است. ۱۲۲ مثلاً تصور خدا، ۱۲۵ که ناشی از صفت فکر است. و از آنجا که فکر صفت خداست، طبیعتش بالضروره نامتناهی است (قضیهٔ ۱۱) و از این حیث که تصور خدا را دارد، مطابق فرض مذکور متناهی است، ولی ممکن نیست متناهی فرض شود، مگر اینکه بهواسطهٔ خود فکر محدود شده باشد (تعریف ۲). اما صفت فکر، تا آنجا که باعث انتشای تصور خدا می شود، امکان ندارد بهواسطهٔ فکر محدود شده باشد، که در

۱۲۴. مفصود از محدود، رمانی و غیرسرمدی است.

. ۱۴۵. لاتن 'the idea of god) idea Dei) مقصود تصوّر انسان از خدا نیست، بلکه تصوّر خداست. بهجای آن صورب معنول، صورت معاوم و صورت مرتسم هم مناسب است. و چنانکه در باورقی اصل متعارف ۶ توضیح داده شد وقتی که آن را به خدا نسب می دهیم در فرهنگ ما علم انسب است. در اینجا این توضیح لازم می نماید که اسبیتوزا حالت مستقیم بامتناهی صفت فکر را به چهار صورت زیر معرفی کرده است:

الف: عن معادل المعادلات المعادل المعادلات المعادلات المعادل المعادل المعادل المعادل المعادل المعادل الم

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 238-240.

السينوزا حالب مستفيم نامتناهي بعد راهم بهدو صورب معرفي ميكند

۱ حرکت ۲. حرکت و سکون، شابد اضافهٔ سکون به حرکت را از دکارت آموخته است، که وی از حرکت و سکون،
 به عنوان خالات کوباگون جسم در حال حرکت نام می برد. مراجعه سود به

The Principles of Philosophy, part 2, principle 27 & The Correspondence of Spinoza. Letter 64, p. 308.

خلاصه، به نظر اسپیتوزا، همان طور که فکر صفت خداست، بعد هم صفت خداست و همان طور که فکر فعال است، بعد هم فعال است، ولی فعالیت صفت بعد حرکت است و نعد هم فعال است، ولی فعالیت صفت بعد حرکت است و فعالیت ابها نامناهی است. او این جنبه های فعال نامناهی صفات مذکور را حالات مستقیم و نامتناهی صفات فکر و بعد می داند

یک از صفات او مبین وجود است. بنابراین، همان صفات خدا که (تعریف ۴) مبین ذات سرمدی او هستند، در عین حال مبین وجود او نیز هستند. به عبارت دیگر هر شیئی که مقوّم ذات خداست مقوّم وجود او نیز هست. پس ذات و وجود خدا یک چیز است و عین یکدیگر. مطلوب ثابت شد.

نتیجهٔ ۱: از اینجا اولاً برمی آید که وجود خدا مانند ذات او حقیقت سرمدی است. نتیجهٔ ۲: ثانیاً برمی آید که خدا و همهٔ صفات او تغیّرناپذیرند، که اگر از حیث وجودشان تغیّر پذیرند، لازم آید که از حیث ذاتشان نیز متغیّر شوند (قضیهٔ ۲۰)، یعنی (همان طور که خود بدیهی است) که از حق بودن به باطل بودن تغیّر یابند، که نامعقول است. ۱۳۱ مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۱. ۱۲۲ همهٔ اشیائی که از طبیعت مطلق صفتی از صفات خدا ناشی میشوند، باید برای همیشه موجود و نامتناهی باشند، یعنی بهواسطهٔ همان صفت سرمدی و نامتناهی هستند. ۱۲۳

برهان: اگر این قضیه را قبول نداری، در صورتی که ممکن باشد، فرض کن که از طبیعت مطلق صفتی از صفات خدا شیئی ناشی می شود که متناهی و وجود یا دیمومتش ۱۴۱ ریرا ثابت شد که ذات خدا و صفات او حقایقی هستند سرمدی، بنابراین اگر متغیر شوند لازم آید که حق به باطل تغیر یابد، در صورتی که تغیر حق به ویژه حقیقت سرمدی به باطل امری نامعقول است.

۱۴۲ تاکنون دربارهٔ ذات خدا و صفات و وجود و علیت او سخن گفته است، اکنون به شرح و بیان نظام حالتی (modal-system) جهان می پردازد و نظر منتظم و کامل خود را در خصوص نظام مذکور بیان میکند.

۱۴۳ مقصود این است: اشیانی که نتایج مستقیم صفتی از صفات حدا هستند، یعنی «حالات مستقیم» در سرمدیت و عدم تناهی، با صفات او اشتراک دارند، زیرا صفت در موجودیت خود هستی محض و متعالی از نفی و سلب است. بنابراین موجودیت و واقعیت حالت هم که نتیجهٔ مستقیم آن در عرصهٔ هستی است، حدّی نمیهذیرد و نفی و سلبی بدان راه نمیهاید. یعنی که نامتناهی و سرمدی است، مثلاً عقل، که حالت مستقیم صفت فکر، و حرکت، که حالت مستقیم صفت بعد است، مانند خود آن صغات سرمدی و نامتناهیاند. در گذشته (پاورقی مربوط به تعریف که حالت مستقیم صفت بعد است، مانند خود آن صغات سرمدی و نامتناهیاند. در گذشته (پاورقی مربوط به تعریف به کار می برد که ذاتش عین وجودش است، نامتناهی مطلق است، خود علت خود و یا بی علت است، لاینغیر، لایتحرک، لایتجزی و بی آغاز و بی بایان است. اما در اینجا که آن را به حالات اطلاق میکند بدان معنی نیست، زیرا می دانیم که حالات واجبالوجود بالذات نیستند. در نتیجه ذات آنها عین وجودشان نیست، خود علت خود و یا بی علت هم کمه حالات واجبالوجود بالذات نیستند. در نتیجه ذات آنها عین وجودشان نیست، خود علت خود و یا بی علت هم نیستند، زیرا علتشان خداست، بلکه مقصود از آن تغیرناپذیر و موجود ازلی و ابدی، بعنی بی آغاز و بی بایان است. معنای نامتناهی هم در مورد آنها نامتناهی در نوع خود است، نه نامتناهی مطلق، برای مزید اطلاع مراجعه شود به: که داددت: آنها معنای نامتناهی هم در مورد آنها نامتناهی در نوع خود است، نه نامتناهی مطلق، برای مزید اطلاع مراجعه شود به: که دادددت: 63 and 64.

۴۴ اخلاق

این صورت لازم می آید متناهی باشد. بنابراین، باید به واسطهٔ فکر، از این حیث که باعث انتشای تصور خدا نمی شود، محدود شده باشد و با وجود این، تصور مذکور (قضیهٔ ۱۱) باید بالضروره موجود باشد. پس پذیرفته شد که فکر مقوّم تصور خدا نیست و لذا از طبیعت آن، از این حیث که فکر مطلق است، تصور خدا بالضروره بیرون نمی آید (زیرا فرض شد که فکر هم مقوم تصور خدا هست و هم نیست) که خلاف فرض است. بنابراین اگر تصور خدا در فکر، یا هر شیء دیگر، در یکی از صفات خدا، از ضرورت طبیعت مطلق آن صفت ناشی شود (چون برهان کلی و به هر موردی قابل اطلاق است)، باید بالضروره نامتناهی باشد، که نکتهٔ نخستین است. به علاوه شیئی که از ضرورت طبیعت صفتی ناشی می شود ممکن نیست دیمومتش محدود باشد. اگر این را قبول نداری، چنین فرض كن كه در صفتى از صفات خدا شيئى موجود است كه از ضرورت طبيعت آن صفت ناشی می شود، مثلا تصور خدا، که در صفت فکر موجود است و باز فرض کن که آن یا در بعضبی از زمانهای گذشته وجود نداشته و یا در بعضبی از زمانهای آینده وجود نخواهد داشت. اما فرض این است که فکر یکی از صفات خداست، پس باید موجود باشد، با وجودی ضروری و تغیّرناپدیر (قضیهٔ ۱۱ و نتیجهٔ ۲ قضیهٔ ۲۰). از اینجا نتیجه می شود که فکر در خارج از حدود دیمومت تصور خدا (زیرا فرض این است که درگذشته وجود نداشته، یا در یکی از زمانهای آینده وجود نخواهد داشت) باید بدون تصور خدا وجود داشته باشد و این برخلاف فرض است. زیرا فرض این بود که تصور خدا بالضروره از فکر ناشی می شود، بنابراین ممکن نیست تصور خدا در فکر، یا هر شیئی که از ضرورت طبیعت مطلق صفتی از صفات او ناشی میشود دیمومتش محدود باشد، بلکه بهواسطهٔ همان صفت، سرمدی است که نکته دوم است. بهخاطر داشته باشید، آنچه اینجا ثابت کردبم دربارهٔ هر چیزی که در هر یک از صفات خدا بالضروره از طبیعت مطلق الهی ناشی می شود درست است.

قضیهٔ ۲۲. هر شیئی که از صفتی از صفات خدا، از این حیث ناشی می شود، که آن صفت به صورت حالتی در آمده ۱۲۶ که این حالت، به موجِب همان صفت ضرورةً موجود و نامتناهی

است۱۲۷ وجود آن شیء هم باید ضرورهٔ موجود و نامتناهی باشد. ۱۲۸

برهان: برهان این قضیه، به همان صورت برهان قضیهٔ قبلی است.

قضیهٔ ۲۳. هر حالتی که ضرورهٔ موجود و نامتناهی است، یا باید، بالضروره از طبیعت مطلق صفتی از صفات خدا ناشی شده باشد و یا از صفتی که بهصورت حالت<sup>۱۲۹</sup> ضروری و نامتناهی در آمده است. ۱<sup>۱۵</sup>

برهان: حالت شینی است که وجودش در دیگری است و تصورش نیز وابسته به آن است. (تعریف ۵)، یعنی (قضیهٔ ۱۵) فقط در خدا موجود است و تنها بهواسطهٔ او به تصور می آید. بنابراین اگر حالتی فرض شود که ضرورةً موجود و نامتناهی است، ضرورت وجود و عدم تناهی آن حالت باید از صفتی از صفات خدا، از این حیث که آن صفت مبیّن عدم تناهی و ضرورت وجود یا سرمدیّت است، (تعریف ۸) یعنی (تعریف ۶ و قضیهٔ ۱۹) از این حیث که مطلق ملاحظه شده است، استنتاج و یا ادراک شده باشد. بنابراین حالتی که ضرورةً موجود و نامتناهی است، باید از طبیعت مطلق صفتی از صفات خدا ناشی شده باشد، یا مستقیماً و بلاواسطه (مورد قضیهٔ ۲۱) و یا با واسطهٔ حالتی که از طبیعت مطلق او ناشی می شود، یعنی حالتی (قضیهٔ ۲۲) که ضرورهٔ موجود و نامتناهی است. مطلوب ثابت شد.

قضية ۲۴. ذات اشيائي كه بهراسطهٔ خدا موجود شدهاند مستلزم وجود نيست. ١٥١

برهان: این قضیه از تعریف یکم واضح است. زیرا شیئی که طبیعتش (یعنی بهذات خود) مستلزم وجود است، علت خود است و به صرف ضرورت طبیعتش وجود دارد.

نتیجه: از اینجا نتیجه می شود، که خدا فقط علت آغاز وجود اشیاء نیست، بلکه علت

۱۴۶. در اینجا بهجای modus کلمهٔ modification) modificatio) مکار رفته است. اما از آنجا که تعدّد اصطلاح احیاناً مُوجِب صعوبت فهم میشود، لذا همان کلمهٔ حالت را استعمال کردیم که مسلما منظورش همان است.

۱۴۷. با «ضرورة و بهطور نامتناهی موجود است».

۱۲۸. مقصود این است که حالاتی که از حالات مستقیم ناشی می شوند باید مانند همان حالات سرمدی و نامتناهی باشند، بنابراین حالات سرمدی و نامتناهی دو نوعند: مستقیم و بی واسطه و غیرمستقیم و با واسطه.

۱۴۹. در این فضبه برای اولین بار میان حالات سرمدی و نامتناهیِ مستقیم و غیرمستقیم فرق میگذارد.

١٥٠. همان طور كه در برهان اين قضيه تصريح ميكند، مقصود انتشاى مستقيم و غيرمستقيم حالات است.

١٥١. ربرا فرصا، ابن اشباء ممكن بالذات و واجب بالغيرند، لذا ممكن نيست واجب بالذات باشند.

طبيعتش متعلق است (قضيهٔ ۱۴، نتيجهٔ ۱).

دوام و بقای وجود آنها نیز هست،۱۵۲ یا (به اصطلاح مدرسیون) خدا علت موجودیّت اشیاء است، زیرا وقتی که در ذات اشیاء تأمل میکنیم، چه موجود باشند و چه معدوم، در مىيابيم كه ذاتشان نه مستلزم وجود است و نه مستلزم بقا. بنابراين، ممكن نيست ذات اشیاء موجود علت وجود و نیز علت بقایشان باشد، بلکه علت فقط خداست که وجود به

قضية ٢٥. خدا فقط علت فاعلى وجود اشياء نيست، بلكه علت ذات آنها نيز هست. ١٥٣

برهان: اگر این را قبول نداری، فرض کن که خدا علت ذات اشیاء نیست، بنابراین (اصل متعارف ۴) ممكن است ذات اشياء بدون خدا به تصور آيد. اما اين نامعقول است (قضية ١٥). بس خدا علت ذات اشياء نيز هست. مطلوب ثابت شد.

تبصره: این قضیه با وضوح بیشتری از قضیهٔ ۱۶ بیرون میآید، زیرا از آن قضیه چنین برمی آید که هم ذات اشیاء باید بالضروره از وجود طبیعت الهی ناشی شود، و هم وجود آنها. خلاصه به همان معنى كه گفته شد، خدا «علت خود» است، بايد اين نيز گفته شود كه او علت همه اشياء است. اين مطلب در نتيجه زير باز هم روشنتر خواهد شد.

نتیجه: اشیاء جزئی، همان احوال صفات خدا یا حالاتی هستند که بهوجه معیّن و محدودی بیانگر آن صفاتند ۱۵۴. این مطلب از قضیهٔ ۱۵ و تعریف ۵ واضح است.

١٥٢. يعني به اصطلاح فلاسفة ما، خدا هم علت مُحدثه اشياء است و هم علت مُبقيه أنها.

١٥٢. يعني كه خدا هم معطى وجود است و هم مُذَوِّت ذات، يا هم جاعل وجود اشياء است و هم جاعل داب آنها. این مطلب مخالف عقیدهٔ جمهور حکمای ماست، که یا فقط ماهیت اشیاء را مجعول میدانند و یا وجود آنها را. ۱۵۴. اشیاء جزئی آن نوع حالات صفاتند که مستقیماً مورد مشاهدهٔ ما هستند و صفات در آنها بعوجهی معین و محدود ظاهر شدهاند و از آنجا که علیت خدا، با سببیت حالات سرمدی و نامتناهی از ازل آزال در کار است و تا ابد آباد نیز همچنان در کار خواهد بود، اشیاء جزئی اعم از اجسام و افکار، که نتیجهٔ این علیت و سببتند، از این حیث که مندرج در خدا وصفات اویند واقعیت و وجودشان سرمدی است و اما این واقعیت و وجود نتیجهٔ ضروری ذات اشباء جزئي نيست، زيرا در اينصورت جوهر مي بودند، بلكه از ناحيه ذات حوهر است كه قيّوم همه اشياء جزئي است و این همه اشیاء ظهورات و تجلیات قدرت او هستند. به عبارت دیگر، واقعیات اشیاء جزئی نتیجه ضروری کل «نظام حالتي» است و از حيث اندراجشان دركل نظام حالات، با توجه به التيام و انسجام ضروري آنها، سرمدي و نامتناهي و متعالى از زمان و مكان و در نتيجه، در اين صفات شربك صفات خدا و حالات مستقيم آنها هستند. اما فرديت و خصوصیت آنها، که از این حیث در وعاء زمان و مکان واقعند، در معرض تغیر و تباهی قرار دارد محدود و متناهی است و میان آنها و خدا و صفات او فرق جلی و بون بعید است. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

Joachim, A Study of the Ethics of Spinoza, p. 76-78.

است و شیتی که به رسیلهٔ خدا موجب نشده باشد، ممکن نیست به واسطهٔ خود به انجام فعلی موجب

برهان: شینی که گفته شد اشیاء بهوسیلهٔ آن به فعلی موجّب شدهاند چنانکه خود بدیهی است ضرورهٔ باید شیء مثبتی باشد۱۵۵ و بنابراین خدا بهضرورت طبیعتش هم علت فاعلى ذات آن شيء است و هم علت فاعلى وجود آن (قضاياي ٢٥ و ١٤)، و اين قسمت اول قضیه بود، که میبایست به ثبوت برسد. قسمت دوم آن نیز با وضوح بیشتری از آن بیرون می آید، زیرا اگر شیئی که به واسطهٔ خدا موجّب نشده است می توانست خود را موجب كند، قسمت اول قضيه باطل مىبود كه همان طور كه نشان دادهايم فرض امكان آن نامعقول است.

قضيية ٢٧. شيئي كه بهواسطة خدا به فعلى موجّب شده است نمي تواند خود را لاموجّب گرداند. <sup>۱۵۶</sup>

برهان: این از اصل متعارف سوم واضح است.

قضییهٔ ۲۸. شیء جزئی، یا شیئی که متناهی و وجودش معدود است، ممکن نیست وجود یابد یا به فعلی موجب گردد، مگر بهواسطهٔ علتی که آن هم متناهی و وجودش محدود است. و این علت هم ممكن نيست وجود يابد و يا به فعلى موجب گردد، مگر با علت ديگرى كه أن هم متناهى و وجودش محدود است و همینطور تا بینهایت.۱۵۲

برهان: هر شیئی که بهوجود یا فعل موجّب شده است، بهوسطهٔ خدا موجّب شده است (قضیهٔ ۲۶ و نتیجهٔ قضیهٔ ۲۴)، اما ممکن نیست شیئی که متناهی و وجودش

١٥٥. ابن همان است كه فرزانگان ما گفتهاند: تأثير عدم و معدوم بالبداهه محال است و معناي «عدم المعلول لعدم العله» عدم تأثير است، نه تأثير عدم.

۱۵۶. مقصود اینکه انسان یا هر چیز دیگر را آن قدرت نیست که در برابر قدرت الهی بایسند و قوانین او را ملغی سازد و أنچه را او موجب كرده است لاموجب گرداند.

۱۵۷ این نکته شایان توجه است که او برخلاف ارسطو و ارسطوییان وجود و فعلیت سلسلههای علل و معلولات غیرمتناهی را ممکن میداند، و این لازمهٔ قول به قدم زمانی و ارلبت عالم است.

محدود است، از طبیعت مطلق صفتی از صفات خدا پدید آمده باشد، زیرا هر شینی که از طبیعت مطلق صفات خدا پدیدار می شود، باید نامتناهی و سرمدی باشد (قضیهٔ ۲۱). بنابراین، آن شیء باید از خدا یا یکی از صفات او از این حیث که آن صفت متحول به حالتی شده است ناشی شده باشد، چرا که جز جوهر و حالاتش چیزی وجود ندارد (اصل متعارف ۱ و تعاریف ۳ و ۵) و حالات (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۵) چیزی جز احوال صفات خدا نیستند. اما ممکن نیست آن شیء متناهی و محدود از خدا، یا از صفتی از صفاتش، از این حیث که متحوّل به حالت سرمدی و نامتناهی شده است، ناشی شده باشد (قضیهٔ ۲۲). بنابراین نتیجه می شود که وجودش و نیز فعلش باید به واسطهٔ خدا، یا یکی از صفات او، از این حیث که متحول به حالتی شده است که متناهی و وجودش محدود است موجّب شده باشد. ۱۹ و این قسمت اول و قضیه است. باز این علت علت، یا حالات (به همان دلیلی که قسمت اول را ثابت کردیم) نیز باید، به واسطهٔ علت دیگری، که آن هم متناهی و وجودش محدود است، موجّب شده باشد، و باز این علت دومی (طبق همان دلیل) باید به واسطهٔ دیگری موجّب شده باشد و همین طور تا بی نهایت. مطلوب ثابت شد.

تبصره: از آنجا که باید پارهای از اشیاء بلاواسطه بهوسیلهٔ خدا بهوجود آمده باشند، مقصود آن اشیائی است که بهضرورت از طبیعت مطلق او ناشی میشوند و بهواسطهٔ این موجودات نخستین، اشیاء دیگری پدید میآیند که با وجود این، آنها هم ممکن نیست بدون خدا وجود یابند و یا به تصور آیند. لذا، اولاً نتیجه میشود که خدا علت قریب اشیائی است ۱۸۵۸. با توجه به اینکه، بهنظر وی، معلول باید با علتش سنختت داشته باشد و حتی معرفت و شناخت آنها به یکدیگر وابسته است، این سؤالات پیش میآید که خدا که موجود ازلی و ابدی و دانم و باقی است جگونه ممکن است علت اشیائی باشد (اشیاء جزئی) که مشاهده میشود هالک و دائر و فانیند و نیز چگونه ممکن است خدای نامتناهی مللق علت این اشیاء متناهی باشد. به سؤال اول در رسالهٔ مختصره (Short Treatise, second dialog) باسخ علل متناهی ناشی میشوند. این علل متناهی از حیل و معلولات نامتناهی غیرمستقیم ناشی میشوند و این علل متناهی از علل و معلولات نامتناهی غیرمستقیم هم از حالات نامتناهی علی متناهی، از حالات نامتناهی غیرمستقیم هم از حالات نامتناهی میشوند که آنها مستقیم و اطلات نامتناهی میشوند و این علل متناهی نامتناهی غیرمستقیم حاوی حالات نامتناهی غیرمستقیم و حالات نامتناهی مستقیم، حالات نامتناهی است، که بهصور سلسلههای میشوند. به عبارت دیگر، خدا، یا جوهر، حاوی حالات نامتناهی حالات متناهی است، که بهصور سلسلههای علل و معلولات ترتیب و ترتب بافته اند.

که بهوسیلة او بلاواسطه پدیدار گشته اند، آن هم علت قریب مطلق، ۱۵۹ نه علت قریب در نوع خود، آن طور که معمولاً گفته شده است. زیرا ۱۶۰ ممکن نیست آثار خدا بدون علتشان وجود یابند و یا به تصور آیند (قضیة ۱۵ و نتیجهٔ ۲۴). ثانیاً نتیجه می شود که حقیقهٔ ممکن نیست گفته شود که خدا علت بعید اشیاء جزئی است، مگر مقصود این باشد که این اشیاء را از اشیائی که مستقیماً بهواسطهٔ خدا پدید آمده اند، یا به عبارت بهتر، از طبیعت مطلق او بیرون آمده اند، تمیز دهیم. زیرا مقصود ما از علت بعید آن علتی است که به هیچ وجه با معلولش پیوند ندارد. ۱۶۱ اما همهٔ اشیائی که هستند در خدا هستند و با او بهگونه ای پیوند دارند که ممکن نیست بدون او به وجود آیند و یا تصور شوند.

۱۶۰. دلیل علب قریب بودن خداست.

Contingent .187 یعنی ممکن به امکان خاص زیرا موجود، یا واجبالوجود بالذات است و یا واجبالوجود بالذات است و یا واجبالوجود بالغیر، که «الشیء ما لم یجب لم یوجد»، مفصود همان طور که ولفسن توجه داده، مقصود از ممکن بدون علت است. مراجعه شود به:

The Philosophy of Spinoza, vol. 1, p. 399.

موجِب ضرورت طبيعت الهي، بهوجه معيّني موجَب شده اند.

برهان: هر چه هست در خدا هست (قضیهٔ ۱۵)، اما خدا را نمی توان ممکن نامید (قضیهٔ ۱۱) زیراکه او واجب الوجود است، نه ممکن الوجود. گذشته از این انتشای حالات از طبیعت الهی به ضرورت ۱۶۳ است، نه به امکان (قضیهٔ ۱۲) و امر از این قرار است، اعم از اینکه طبیعت الهی مطلق اعتبار شود (قضیهٔ ۲۱) و یا اعتبار کنیم که به فعل معینی موجب شده است (قضیهٔ ۲۷). اما خدا فقط علت وجود این حالات نیست (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۴)، بلکه علت فعل آنها نیز هست (قضیهٔ ۲۶). و اگر آنها به واسطهٔ خدا موجب نشده باشند (طبق همان قضیه) موجبیتشان ناممکن خواهد بود، نه ممکن، زیرا محال است که خود را موجب کنند. از طرف دیگر (قضیهٔ ۲۷) اگر، به عکس، به واسطهٔ خدا موجب شده باشند، محال است و هرگز ممکن نیست که خود را لاموجب گردانند و بنابراین همهٔ اشیاء به ضرورت طبیعت الهی، نه تنها در وجود بلکه هم در وجود و هم در فعل، به وجه معینی موجب شده موجب شده از در دار هستی ممکنی موجود نیست. مطلوب ثابت شد.

تبصره: پیش از ادامهٔ سخن، میل دارم اینجا شرح دهم، و یا به عبارت بهتر یادآور شوم که مقصود ما از طبیعت خلاق و طبیعت مخلوق ۱۶۴ چیست، زیرا فکر میکنم که از قضایای

١٤٣. يا: گذشته از اين، حالات طبيعت الهي، از أن بالضروره ناشي ميشوند.

۱۹۶۴. یونانیان غالباً واژهٔ طبیعت phusis را مرادف با موجود ousia به کار برده اند. حان اسکاتس (Scotus Erigena: 810-877 کرده است، که آن را علاوه بر طبیعت به معنای موجود به کار برده است، که آن را علاوه بر طبیعت به معنای متداول ـ به خدا و عالم ماورای طبیعت نیز اطلاق کرده و به چهار نسمت تقسیم کرده است: ۱۰ طبیعتی که حالق است و مخلوق نیست. ۲. طبیعتی که هم خالق است و هم مخلوق. ۳. طبیعتی که مخلوق است و خالق نیست. ۴. طبیعتی که نه خالق است اعم از مثل افلاطونی و عقول ارسطویی که در عین حال که مخلوق خدایند به یک معنی علت و خالق اشیاء دیگرند. قسم سوم اشیاء محسوس، که مخلوق خدا یا مثل و یا عقولند، ولی البنه خالق نیستند. قسم جهارم هم خداست، نهایت از این حیث که از خلقت درنگ کرده است. می توان اقسام چهارگانه را به دو قسم برگردانید: طبیعت غیر مخلوق و طبیعت مخلوق. قسم اول و چهارم را که خداست غیر مخلوق دانست، نهایت در قسم اول، به عنوان خالق یا میذاً و در قسم چهارم به عنوان نهایت و پایان اعتبار شده است. اما قسم دوم و سوم مخلوق است. علی رغم کوشش برخی که بدون توجه به تقسیم فوق خواسته اند اسیبنوزا را «همه خدایی» بشناسانند، ملاحظه شد که او میان خالق و مخلوق و خدا و عالم فرق نهاده است. مراجعه شود به:

Etiene Gilson, History of Christian Philosophy in the Middle Ages, p. 115; Fredrick Copleston, A History of Philosophy, vol. 2, part I, p. 129-135.

بد نیست بدانیم که سید احمد محسّی شفای این سینا در حاشیه این کتاب آورده است که حکمای راسح در تألّه از

گذشته باید فهمیده باشیم، که مقصود از طبیعت خلاق چیزی است که در خودش است و به با آن صفاتی است که مُظهر ذات سرمدی و نامتناهی، یعنی (نتیجهٔ ۱ قضیهٔ ۱۴ و نتیجهٔ ۲ قضیهٔ ۱۷) خداست، از این حیث که او علت آزاد اعتبار شده است. اما مقصودم از طبیعت مخلوق همهٔ اشیائی است که از ضرورت طبیعت خدا، یا صفتی از صفات او ناشی می شوند، یعنی تمام حالات صفات خدا، از این حیث که چنین اعتبار شده اند که در خدا موجودند و امکان ندارد بدون خدا وجود یابند و یا به تصور آیند.

قضیهٔ ۳۰. عقل بالفعل، چه متناهی باشد و چه نامتناهی ۱۶۵، باید صفات خدا و احوال او را دریابد، و نه چیز دیگر را.

برهان: تصور درست باید با متصوّر مطابق باشد (اصل متعارف ۶)، یعنی (همان طورکه خود بدیهی است) آنچه در عقل مُرتَسَم است، ۱۶۶ باید بالضروره در طبیعت، موجود باشد.

عنایت اولای سابغه و رحمت واسعهٔ سابقه، به طبیعت فقاله کلیه مطلقه، که مبدأ فیض است تعبیر کردهاند (حاشیهٔ شفا، ج ۲، مقالهٔ ۸، فصل ۷ ص ۵۰۷).

توماس اکویناس هم (Thomas Aquinas: 1225-1274) اصطلاح طبیعت خلاق و طبیعت مخلوق را به کار برده و در میان آنها فرق گذاشته است. به طوری که مشاهده شد اسپینوزا هم طبیعت را مرادف با موجود استعمال کرده و به دو قسم طبیعت خلاق natura naturata و طبیعت مخلوق natura naturata تقسیم کرده و میان آنها فرق گذاشته است. (اتین ژیلسن در کتاب (Modern Philosophy, p. 132) اصطلاح اولی را به طبیعت فرده طبیعت آفرین «nature natured» و اصطلاح دومی را به طبیعت طبیعت پذیر «nature naturing» معنی کرده است). می توان به جای آنها به ترتیب، طبیعت فعال و طبیعت منفعل یا «طبیعت طابعه و طبیعت مطبوعه» به کار برد مرحوم فروغی به ترتیب «ذات ذاتسازنده» و «ذات ذاتساخته» به کار برده است. چنانکه اشاره شد، عده ای به جهت اطلاق طبیعت به خدا و به کار بردن این الفاظ به جای یکدیگر وی را همه خدایی pantheist و لذا تکفیرش کرده و ملحد و بی دینش خوانده اند، زیرا که از طبیعت همان ماده و طبیعت مخلوق را فهمیده اند و او از این بندار و تهمیت آگاه شده و در یکی از نامه هایش خود را از کفر و الحاد تبرته کرده است. مراجعه شود به:

The Correspondence of Spinoza, Letter 73, p. 343.

۱۶۵. یا «عقل چه بالفعل متناهی باشد و چه بالفعل نامتناهی». آقای ولفسن می نویسد: از آنجا که عقل به ذات خدا متعلّق نیست، بلکه حالتی از صفت فکر است لذا نمی تواند ذات را بشناسد.

The Philosophy of Spinoza, vol.1, p. 404.

۱۶۶. یا «متمثّل است» بهجای عبارت:

quod in intellectu objective continetur

(That which is contained in the intellect objectively)

۵۲ اخلاق

اما در طبیعت (نتیجهٔ ۱ قضیهٔ ۱۴) فقط یک جوهر موجود است و آن خداست. و جز احوالی که در خداست، که بدون او نه وجود می یابند و نه به تصور می آیند ممکن نیست احوال دیگری موجود باشند (قضیهٔ ۱۵). بنابراین، عقل بالفعل چه متناهی باشد و چه نامتناهی باید صفات خدا و احوال او را دریابد، نه چیز دیگر را. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۱. عقل بالفعل، چه متناهی باشد و چه نامتناهی و نیز اراده، میل، عشق و غیر آن، باید به طبیعت مخلوق برگردانده شود نه به طبیعت خلاق.

برهان: مقصود ما از عقل (همانطور که خود بدیهی است) فکر مطلق نیست، بلکه فقط حالت خاصی از فکر است، که از دیگر حالات فکر، از قبیل میل، عشق و جز آن فرق دارد. بنابراین باید (تعریف ۵) به واسطهٔ فکر مطلق تصور شده باشد، یعنی (قضیهٔ ۱۵ و تعریف ۶) به واسطهٔ صفتی از صفات خدا، که مبین ذات سرمدی و نامتناهی فکر است، به وجهی که آن حالت بدون آن صفت ممکن نیست وجود یابد یا به تصور آید و لذا عقل بالفعل (تبصرهٔ قضیهٔ ۲۹) مانند دیگر حالات فکر، باید به طبیعت مخلوق ارجاع شود، نه به طبیعت خلاق. مطلوب ثابت شد. ۱۶۷

تبصره: من كه اينجا از عقل بالفعل سخن مي گويم، نه به اين جهت است كه در مقابل

Runes, Dictionary of Philosophy, p. 217 & Pollock, Spinoza, p. 121.

۱۶۷۰. اسلاف اسپینوزا، از قرون وسطاییان یهودی و مسیحی، چهار صفّت ذاتی به خدا اسناد می دادند: عقل، اراده، قدرت و حیات و دربارهٔ آنها به بعث و استدلال می پرداختند. اسپینوزا به این اسناد و استدلال توجه داشته و در خصوص سه صفت اول به بعث و گفتگو پرداخته، اما صفت چهارم یعنی حیات را مسکوت گذاشته است. شاید علت سکوتش این باشد که او حیات را به قدرت برمی گرداند، که آن را قدرتی می شناساند که شیء به وسیلهٔ آن خود را حفظ می کند. از سه صفت مذکور، قدرت را متعلق به ذات بلکه عین آن می داند و به طبیعت خلاق ارجاع می دهد. اما صفات عقل و اراده را متعلق به ذات نمی داند، بلکه از حالات صفت فکر، البته حالات مستقیم و نامتناهی می شمارد و عین هم می داند و لذا از طبیعت خالق سلب و به طبیعت مخلوق ارجاع می دهد. و بدین ترتیب خدا را «فاعل بالقصد» و «فاعل بالاختیار» به معنای متداول و متبادر نمی شناسد.

آن وجود عقل بالقوهای ۱۶۸ را میپذیرم، بلکه به این جهت است که میخواهم از هرگونه ابهامی احتراز جویم و از چیزی سخن نگویم مگر آنکه هر چه روشنتر ادراکش کرده باشم، یعنی خود فاهمه ۱۶۹ که ادراک ما از آن روشنتر از ادراک هر شیئی است، زیرا نمی توانیم به واسطهٔ عقل شیئی را بفهمیم که منجر به فهم کامل فاهمه نباشد.

قضيهٔ ٣٢. اراده ۱۷۰ را، فقط مي توان علت موجب ۱۲۱ ناميد، نه علت آزاد.

برهان: اراده، مانند عقل، فقط یک حالت معینی از فکر است و بنابراین (قضیهٔ ۲۸) ممکن نیست ارادهای ۱۷۲ موجود شود، یا به فعلی تعلق یابد، مگر آن را علتی باشد که به واسطهٔ آن موجب شده باشد و این علت هم با علتی دیگر و همین طور تا بی نهایت. حال اگر اراده نامتناهی فرض شود، باید هم وجودش و هم فعلش به واسطهٔ خدا موجب شده باشد. اما نه از این حیث که او جوهر مطلقاً نامتناهی است، بلکه از این حیث که صفتی دارد که مبین ذات سرمدی و نامتناهی فکر است (قضیهٔ ۲۳). بنابراین اراده، به هر طریقی دارد که مبین ذات سرمدی و نامتناهی ۱۷۳ به علتی نیازمند است تا به واسطهٔ آن، در وجودش و در فعلش موجب گردد و لذا (تعریف ۷) ممکن نیست آن را علت آزاد نامید، بلکه فقط می توان آن را علت موجب یا مجبور نامید. مطلوب ثابت شد.

potential intellect .۱۶۸ باید توجه داشت که میان عقل بالفعل actual intellect و عقل بالقوه از یک سوی و عفل فاعل active intellect و عقل منفعل passive intellect فرق است و به هم اشتباه نشد. مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 404.

the understanding . ۱۶۹ حاصل کلام این است، که مانند ارسطو و ارسطوییان به عقل بالقوه قاتل نیست و وصف عفل به «بالفعل» نه برای احتراز از عقل بالقوه است، بلکه به سنظور تأکید روی این نکته است، که عقل همیشه بالفعل است، بعنی که فعل فهم است.

 ۱۷۰. لاتی will) voluntas) مقصود ارادة نامتناهی است که حالت مستقیم صفت فکر است و از آنجا که از حالات فکر است پس فکر علت آن است و در نتیجه موجب است.

۱۷۱. neccessery cause علت موجب مناسب آمد. قبلا به تناسب مقام بهجای آن «مضطر» مهکار بردیم. ۱۷۲. مقصود از آن اراده متناهی جزئی (single volition.B) است که بهوسیله سلسله علل موجب شده است که این سلسله طبق نظر اسپینوزا نامتناهی است و مطابق نظر فرون وسطاییان متناهی است:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 407.

۱۷۳. یعنی ارادهٔ نامتناهی هم موجب است، زیرا حالتی از فکر است و فکر علت آن است و لذا موجب است پس از آنجا که اراده اغم از ارادهٔ نامتناهی و متناهی علت موجب است. لذا ممکن نیست که علت آزاد نامیده شود.

مدرسیان که با Duns Scotus (۱۳۶۸/۷۴\_۱۳۰۸) آغازیده و تا قرن ۱۷ و ۱۸ ادامه یافته و بهزمان دکارت (تأملات، تأمل سوم) و اسپینوزا (همین جا و قضیهٔ ۸، بخش دو این کتاب) رسیده، درست برخلاف اصطلاح کنونی که بهمعنای امر عینی و خارجی است، به مفهوم "subjective" مصطلح امروزی یعنی امر ذهنی بهکار رفته است. مراجعه شود به:

نتيجه ١: از اينجا اولاً برمى آيد كه خدا از طريق اراده آزاد عمل نمي كند.

نتیجهٔ ۲: ثانیاً برمی آید که اراده و عقل به طبیعت خدا همان نسبت را دارند که حرکت رسکون و مطلقاً مانند همهٔ اشیاء طبیعی هستند که (قضیهٔ ۲۹) باید به واسطهٔ خدا به یک وجه معینی به وجود و فعل موجب شده باشند، زیرا اراده هم مانند همهٔ اشیاء دیگر محتاج علتی است که به واسطهٔ آن به وجه معینی به وجود و فعل هر دو موجب شده باشد و اگر چه ممکن است از همان اراده یا عقل، اشیاء نامتناهی ناشی شوند. با وجود این، با استناد به آن، نمی توان گفت که خدا از راه آزادی اراده عمل می کند، همان طور که چون پذیرفته شد که از حرکت و سکون اشیاء بی نهایت ناشی می شوند ۱۷۴ (زیرا از حرکت و سکون اشیاء بی نهایت ناشی می شوند ۱۷۴ (زیرا از حرکت و سکون اشیاء بی نهایت ناشی می شوند تا در طریق آزادی حرکت و سکون عمل می کند. از اینجا برمی آید که اراده هم مانند سایر اشیاء طبیعت، به طبیعت خدا تعلق ندارد و به طبیعت خدا همان نسبت را دارد که حرکت و سکون و سایر اشیاء دارند و قبلاً نشان داده ایم که از ضرورت طبیعت الهی ناشی می شوند و باید، به وسیلهٔ او در جه معیّنی به وجود و فعل موجّب شده باشند.

قضیهٔ ۳۳. ممکن نبود اشیاء به صورتی و نظامی دیگر، جز صورت و نظام موجود، به وجود اند. ۱۷۵

برهان: همهٔ اشیاء از همان ضرورت طبیعت الهی ناشی شدهاند (قضیهٔ ۱۶) و از ضرورت طبیعت او به وجه معیّنی به وجود و به فعل موجّب شدهاند (قضیهٔ ۲۹). بنابراین اگر امکان داشت که اشیاء طبیعت دیگری داشته باشند یا به صورتی دیگر به فعل موجّب شده باشند، به طوری که طبیعت دارای نظام دیگری باشد، در این صورت ممکن می شد که خدا را طبیعت دیگری باشد مخالف با طبیعتی که اکنون دارد و آن طبیعت بالضروره موجود باشد (قضیهٔ ۱۱) و در نتیجه امکان می یافت دو یا چند خدا باشد و این نامعقول

است (نتیجهٔ ۱ قضیهٔ ۱۴). پس امکان نداشت که اشیاء بهصورت و نظامی دیگر، که غیر از صورت و نظام موجود است، وجود یابند. مطلوب ثابت شد.

تبصرهٔ ۱: اگر چه روشنتر از خورشید نیمروز نشان دادهام که مطلقاً چیزی در اشیاء موجود نیست که به سبب آن بتوان آنها را ممکن نامید. ۱۷۶ با وجود این، اکنون میل دارم که معنای ممکن ۱۷۷ را در چند کلمه شرح دهم، اما پیش از آن باید معنای واجب ۱۷۸ ممتنع ۱۷۹ روشن شود. واجب یا از سوی ذاتش واجب است و یا از سوی علتش. زیرا وجود هر شیء، بالضروره یا از همان ذات و تعریف آن شیء بیرون می آید و یا از علت فاعلی آن. به همین ترتیب، شیئی ممتنع است که ذاتش یا تعریفش مستلزم تناقض است، یا اینکه آن را علتی موجود نیست که موجب به ایجاد آن باشد. اما ممکن نیست شیئی مستلزم ممکن نامیده شود، مگر نسبت به نقص علم ما. زیرا وقتی که نمی دانیم ذات شیئی مستلزم تناقض نیست، ولی با تناقض هست یا نیست یا وقتی که واقعاً می دانیم ذاتش مستلزم تناقض نیست، ولی با وجود این در بارهٔ وجودش به یقین نمی توانیم چیزی بگوییم، زیرا که از سلسلهٔ علل وجودی آن آگاهی نداریم، این چنین چیزی در نظر نه واجب می نماید و نه ممتنع. و لذا، آن را ممکن خاص یا ممکن می نامیم. ۱۸۰۰

تبصرهٔ ۲: از آنچه در پیش گفته شد آشکارا برمی آید که اشیاء به وسیلهٔ خدا در عالیترین

المحمد الله المحمد الم

177. contingent 178. necessary 179. impossible

۱۸۰۰ اسببوزا در اینجا میان ممکن به امکان خاص (contingent) و ممکن به معنای عام (possible) فرق نمی گذارد ولی چنانکه خواهیم دید در تعریف ۳ مخش ۴ میان آنها هرق می گذارد. به طوری که ملاحظه می شود، باز تأکید می کند که امور یا ممتنع هستند یا واجب و امری که در واقع ممکن یا محتمل باشد موجود نیست، زیرا هر شیئی که وجود یافنه واجب است ولو واجب بالغیر، که «الشیء مالم یجب لم یوجد». اما باید توجه داشت که او ممکن بالذات را امکار می کند. زیرا واجب بالغیر همان ممکن بالذات است، بلکه مورد انکار او این است که طبیعت واحد از جهنی ممکن و از جهتی واجب باشد، زیرا به نظر او در واجب اعم از واجب بالذات و واجب بالغیر هرگز امکانی نیست. و در این نظر موافق ابن رشد و مخالف ابن سیناست

A . ۱۷۴ اشیائی نائسی میشوند.

۱۲۵. یکی از لوازم این عقیده که «خدا از راه ارادهٔ آزاد عمل میکند» این است که خدا می توانست عالم را به صورتی دیگر و به نظامی دیگر، مغایر با صورت و نظام موجود، بیافریند. اما نتیجهٔ این عقیده که خاق و فعل خدا مقتصای ضرورت ذات اوست نه حسب ارادهٔ آزاده اش، که عقیدهٔ اسپینوزا است، ممکن نیست عالم به صورتی و مطامی دیگر، جز صورت و نظام موجود به وجود آید. او در این عقیده موافق ارسطو و مخالف این میمون است.

مرتبهٔ کمال بهوجود آمدهاند، زیرا بالضروره از وجود کاملترین طبیعت ناشی شدهاند. این عقیده موجب هیچ نقصی در خدا نخواهد بود که کمال ۱۸۱۱ او ما را وادار ساخته است تا به این عقیده معتقد باشیم. در واقع، همان طور که در فوق نشان دادم، از خلاف این عقیده آسکارا برمی آید که خدا مطلقاً کامل نباشد، زیرا اگر اشیاء به صورت دیگری پدیدار می شدند، لازم می آمد که به خدا طبیعت دیگری نسبت داده شود مخالف با آن طبیعتی که از لحاظ کاملترین موجود وادارمان می سازد که آن را به او نسبت دهیم. من شک ندارم که عده کثیری این عقیده را به عنوان یک عقیدهٔ نامعقول رد و از تأمل دربارهٔ آن خودداری خواهند کرد. آن هم فقط به این دلیل که به حسب عادتشان، به خدا اختیاری نسبت می دهند کاملاً مخالف با اختیاری که ما تعریف کردیم (تعریف ۷). آنها به خدا، ارادهٔ آزاد مطلق ۱۸۲۱ کاملاً مخالف با اختیاری که ما تعریف کردیم (تعریف ۷). آنها به خدا، ارادهٔ آزاد مطلق ۱۸۲۱ ما را دنبال کنند و به بررسی تک تک آنها بپردازند، این نوع اختیاری را که اکنون به خدا نسبت می دهند رد خواهند کرد، نه تنها از این حیث که باطل است، بلکه از این حیث نسبت می دهند رد خواهند کرد، نه تنها از این حیث که باطل است، بلکه از این حیث هم که آن مانع عظیم شناخت است. در اینجا من نیازی به تکرار آنچه در تبصرهٔ قضیهٔ هم که آن مانع عظیم شناخت است. در اینجا من نیازی به تکرار آنچه در تبصرهٔ قضیهٔ هم پذیرفته شود که اراده به ذات خدا تعلق دارد، باز از کمال او برمی آید که ممکن نباشد هم پذیرفته شود که اراده به ذات خدا تعلق دارد، باز از کمال او برمی آید که ممکن نباشد

اشیاء به صورت یا نظام دیگری، جز آنچه اکنون برآن هستند، آفریده شوند. و این بهآسانی ثابت خواهد شد، اگر نخست به آنچه خود آنها قبول دارند توجه کنیم، یعنی که فقط به قضا و قدر۱۸۶ و ارادهٔ خدا وابسته است، که هر چیزی باید همان باشد که هست۱۸۲، زیرا در غیر این صورت او علت جمیع اشیاء نمی بود. همچنین قبول دارند که جمیع مقدّرات الهی ۱۸۸ بهوسیلهٔ خود او از ازل آزال مقدّر شده است، زیرا، در غیر این صورت، تغیّر پذیری و نقص ۱۸۹ خدا ثابت می شد. ۱۹۰ اما از آنجاکه، در ازل، نه حالی بوده، نه قبلی و نه بعدی، لذا از صرف کمال خدا برمی آید که او نمی تواند و نه هرگز می توانست شیئی را، جز آنچه مقدّر داشته است، مقدّر بدارد، یعنی که خدا پیش از مقدّراتش وجود نداشته و هرگز هم نمی تواند بدون آنها وجود داشته باشد ۱۹۱ ولی خواهند گفت که اگر هم فرض شود که خدا جهانی غیر از این جهان پدید میآورد، یا اینکه از ازل، طبیعت و نظام آن را بهگونهای دیگر مقدّر می داشت، از این برنمی آمد که او ناقص است. من در پاسخ میگویم که آنها با این سخن می پذیرند که خدا می تواند مقدّراتش را تغییر دهد. زیرا اگر او قضا و قدر دیگری را در خصوص طبیعت و نظام آن مقرَّر می داشت، یعنی که دربارهٔ طبیعت چیز دیگری را اراده و تصور میکرد، ضرورةً میبایست عقل و ارادهٔ دیگری داشته باشد، غیر از آنچه اکنون دارد. و اگر روا باشد که به خدا عقل و ارادهٔ دیگری، غیر از آنچه اکنون دارد، نسبت داده شود، بدون اینکه در ذات و کمال او هیچگونه تغیّری پیدا شود، چرا او اکنون نمی تواند احكامش را دربارهٔ خلقت تغيير دهد و با وجود اين همچنان كامل بماند؟ زيرا عقل و ارادهٔ او در خصوص مخلوقات و نظام آنها، به هر صورتی که تصور شود، نسبت به ذات و کمال

The Philosophy of Spinoza, vol. 1, p. 113.

بهجای آن حکم هم مناسب است.

۱۸۷. یعنی طور ذات و هستی اشیاء به فضا و قدر و حکم و ارادهٔ خداوند وابسته است. و این همان است که قبلاً گفت که: خدا هم مذوِّت ذوات اشیاء است و هم معطی وجود آنها.

. (God's decrees) احكام الهي هم مناسب است.

A . ۱۸۹: نقص و تغیر پذیری.

۱۹۰ A: عليه او ثابت مي شد.

۱۹۱. مقصود این است که علم و قضا و قدر الهی از ازل آزال با او بوده و تا ابد آباد هم همچنان خواهد بود، پس معلومات و مقتضیات و مقدرات او هم ازلی و ابدی و لایتغیرند. نتیجه اینکه نه ممکن بوده است عالمی جز این عالم با نظام مخصوصش به وجود آید و نه ممکن است این عالم تغیّر بابد.

A . ۱۸۱ یلکه بر عکس کمال،

C . ۱۸۲ : ارادهٔ مطلق.

B. ۱۸۳ قضایای ما را.

۱۸۴. این تبصره شامل سه قسمت است: قسمت اول، از آغاز تا اینجا. در این قسمت مسئلهای را که قبلاً در تبصره قضیه ۱۷ مطرح کرده بود، به صورتی دیگر مطرح میکند. در آنجا مسئله به این صورت مطرح شده بود: «آیا خدا تمام اشیائی را که بالفعل در عقل او موجودند بهوجود آورده است یا نه؟». اما در اینجا مسئله به این صورت مطرح می میود: «آیا خدا تمام اشیاء را در عالیترین درجهٔ کمال، آنطور که در عقل او هستند، خلق کرده است یا نه؟». او عمدهٔ استدلالهایی را که در بخش اول، تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷ اقامه کرده بود تکرار میکند و فقط واژهٔ قدرت مطلق او عمدهٔ استدلالهایی را که در بخش اول، تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷ اقامه کرده بود تکرار میکند و فقط واژهٔ قدرت مطلق بهوجود آمدهاند در عالیترین مرتبهٔ کمال باشند، لازم میآید که خدا نتواند اشیائی کاملتر از آنها بهوجود آورد و این بهوجود آمدهاند در عالیترین مرتبهٔ کمال خداست که سبب می شود که انسان میگوید همهٔ اشیائی که بهوسیلهٔ خدا بهوجود آمدهاند در عالیترین مرتبهٔ کمالند. زیرا اگر او می توانست اشیاء کاملتری پذید آورد، و با وجود این پدید تیاورده است، این مسئلزم عجز یا بخل او خواهد بود، که به هر حال موجب نقص او خواهد بود، که به هر حال موجب نقص او خواهد بود، در صورتی که او کامل علی الاطلاق است.

A. ۱۸۵ به خاطر مخالفانم.

decree .۱۸۶ پیروی از ولفسن به قضا و قدر ترجمه شد. مراجعه شود به:

او یکسان است. به علاوه همهٔ فیلسوفانی که من آثارشان را خوانده ام قبول دارند که در خدا چیزی به عنوان عقل بالقوه وجود ندارد، و بلکه عقل او فقط بالفعل است. و از آنجا که همهٔ آنها بالاتفاق عقل و اراده و ذات او را متمایز از هم نمی دانند، باز نتیجه می شود که اگر خدا عقل بالفعل و ارادهٔ دیگری می داشت، بالضروره می بایست ذات دیگری هم داشته باشد و بنابراین، همان طور که در آغاز نشان دادم، اگر اشیاء به گونه ای غیر از آنچه فعلاً هستند پدیدار می گشتند، لازم می آمد که عقل و ارادهٔ خدا، یعنی (همان طور که پذیرفته شده است) ذات او غیر از آن باشد که اکنون هست، که نامعقول است. ۱۹۲ بنابراین، از آنجا که ممکن نیست اشیاء به گونه ای یا نظامی دیگر، غیر از آنچه فعلاً بر آن هستند، پدیدار شوند و درستی این مطلب از کمال مطلق خدا برمی آید، لذا دلیل معتبری در دست نیست تا ما را متقاعد و

١٩٢٠. كمي پيش گفته شدكه اين تبصره شامل سه قسمت است. در آنجا راجع به قسمت اول بحث شد، اما قسمت دوم از عبارت «بهخاطر آنها...» تا ابنجاست. او در این قسمت میکوشد تا از همان عقیدهٔ مخالفانش، که اراده را به ذات خدا متعلق میدانند، یعنی که از صفات ذاتی او بهشمار میآورند، دلیلی علیه آنان اقامه کند، زیرا آنها که اراده را به ذات خدا متعلق میدانند تأکید میکنند که او نمیتواند بهموجب ارادهاش در ذاتش تغییری بهوجود آورد، لذا از آنان مىپرسد: قضاي الهي چه وقت تعلق گرفته است كه اشياء را به همين صورتي كه هستند پديدار سازد؟ ممكن است سه فرض یا سه جواب موجود باشد: ۱) پیش از خلقت تعلق گرفته؛ ۲) از ازل آزال با خدا بوده، بدون امکان تغیر آن. حتی با ارادهٔ خدا؛ ٣) از ازل آزال با خدا بوده، با امكان تغير أن با ارادهٔ خدا، پيش از خلقت. فرض اول نادرست و نامعقول است، حتى برابر عقيدة خود آنان، زيرا آنها هم معتقدند كه پيش از خلقت زماني وجود نداشته، يعني كه در سرمديت حالي، قبلي و بعدي نبوده است و خدا نه پيش از قضا و قدرش ـ در نتيجه پيش از مقتضيات و مقدوراتش ـ موجود بوده و نه هرگز بدون آنها وجود خواهد داشت. اما فرض دوم مؤید عقیدهٔ خود اوست، پس فرض و جواب سوم باقی ميماند، يعني اينكه بگوييم كه خدا پيش از خلقت با اراده خود ميتوانست قضا و قدر خود را در خصوص اشياء تغيير دهد و آنها را با صورتی و نظامی، غیر از صورت و نظام فعلی، که فرضاً از ازل مقدر شده است، بیافریند. اسیینوزا این فرض را هم نمیپذیرد و به این جواب هم اعتراض میکند که: اولاً لازم میآید که قبل از خلقت در ارادهٔ خدا و در نتیجه در عقل او (زیرا اراده و عقل او عین هم است) تغییری پیدا شود. ثانیا اگر اینگونه تغییر در اراده او بیش از خلقت جايز باشد، چرا بعد از خلقت جايز نباشد؟ ثالثاً اغلب مخالفان موافقند كه عقل خدا هميشه دركار است، بعني که بالفعل است و در او عقل بالقوهای موجود نیست و گفتن اینکه خدا می تواند عقل با ارادهاش را تغییر دهد مسئلزم آن است که او از قوه به فعل تغیر بابد، که مخالف عقیدهٔ مخالفان است. رابعاً آنها پذیرفتهاند که اراده و عقل خدا عین ذات اوست و قول به اینکه ارادهٔ او متغیر می شود مستلزم این است که بگوییم ذات او متغیر می شود، که مخالفان هم موافق این قول نیستند. در قسمت سوم، که تا پایان تبصره ادامه می باید، اصول زیر را اظهار و بر آنها نأکید میکند:

معتقد سازد که خدا اراده نمیکند همهٔ اشیایی را که در عقل بالفعل او هستند، با همان کمالی که در آن موجودند، بیافریند. اما ایراد خواهند کرد که در اشیاء چیزی به عنوان کمال و نقص موجود نیست. بلکه آنچه باعث می شود که ما آنها را کامل یا ناقص و یا خوب و بد بنامیم منحصراً به ارادهٔ خدا وابسته است و بنابراین اگر او اراده میکرد، میتوانست آنچه را اکنون کمال است به صورت منتها درجهٔ نقص درآورد و بالعکس. اما این سخن چه چیزی جز این است که علناً بگوییم خدا، که بالضروره آنچه را اراده میکند ادراک میکند، قادر است اراده کند اشیاء را بهصورتی دیگر ادراک کند؟ این (بهطوری که من هماکنون نشان دادم) بسيار نامعقول است. بنابراين ميتوانم دليل مخالفانم را به اين صورت عليه خودشان برگردانم: همهٔ اشیاء به قدرت خدا وابستهاند. برای آنکه اشیاء سوای آنچه هستند باشند ضرورةً لازم است که ارادهٔ خدا غیر از آنچه هست باشد۱۹۳ (همانطور که اخیرا هرچه واضحتر از كمال خدا استنتاج كردم)، بنابراين ممكن نيست اشياء نيز جز از اين باشند كه اكنون هستند. من اعتراف مىكنم كه اين عقيده كه همة اشياء را تابع ارادة لااقتضاى الوهيت ۱۹۴ قرار مي دهد و به ارادهٔ تحكميش متوقف مي سازد، از حقيقت كمتر دور است تا عقیدهٔ کسانی که میگویند خدا هر چیزی را بهخاطر گسترش خیر انجام میدهدها زیرا به نظر می آید که صاحبان این عقیده در ماورای خدا چیزی را قرار می دهند مستقل از او، که خداوند در اعمال خود به آن به عنوان «نمونه» می نگرد و یا به عنوان یک غایت نهایی در تکاپوی رسیدن به آن است. و این در واقع چیزی جز این نیست که خدا را تابع سرنوشت بسازیم و نامعقولترین چیزی است که می توان به خدا نسبت داد، خدایی که نشان دادیم علت نخستین و یگانه علت مختار ذات همهٔ اشیاء و وجود آنهاست. ۱۹۶ بنابراین دیگر

۱) ممکن نبود خدا اشیاء را به طریقی یا به نظامی دیگر، غیر از طریق و نظام موجود بهوجود آورد.

۲) خدا تمام اشیائی را که در عقل او هستند آفریده است.

۳) اشیاء به همان کمالی آفریده شدهاند که در عقل خدا بودهاند. اصول مذکور لازمهٔ ضرورتی است که اسپینوزا
 بدان قابل است، که به اقتضای آن ممکن نیست اشیاء غیر از آن، بیش از آن و نیز کاملتر از آن باشند که اکنون هستند.

١٩٣٠. بعلى نعير ساختمان فعلى اشياء مستنزم تغير ارادة خداست.

۱۹۴. با حدای لاافتضا، لاافتضا به جای indifferenti (indifferenti) به کار رفته است مغصود اسپینوزا از آن مغتار است، مغتار است اما به به معنایی که او خود اختراع و اصطلاح کرده است، بلکه مقصود از آن همان معنی متداول است، یعنی کسی که اراده اش به فعل و نرک امور مساوی است و به عبارت دیگر لاافتضاست زیرا که صاحبان این عقیده امری را ذانا حبر و سر نمی دانند، بنکه خبر و شر و حسن و قبح همهٔ امور را نابع ارادهٔ خدا می دانند و در نتیجه ارادهٔ او را نسبت به همهٔ امور مساوی می انگارید و چنین می نگارید: هرچه پروردگار بخواهد انجام می دهد، با آنچه او خود دوست می دارد می کند، یا چه کسی به او می گوید چرا کردی. ربک به دلالهٔ الحازین جزء سوم، فصل (۲۵)، ص ۵۶۸ این قول اشاعیه است.

۱۹۵ بعنی افغال خدا را معلَّل به غرص و غرض را عبارت از گسترش حیر میدانند.

۱۹۶. بهطوری که مشاهده میشود، او عقدهٔ معالفاتش را به دو صورت گزارش میدهد:

ذيل

۱۹۹۹. به عقیدهٔ اکثر متألهان صفات خدا نامتناهیاند و اغلب آنها دربارهٔ ذات راستین خدا به ما چیزی نمی آموزند، بلکه الغاظ و اسماء و عباراتی ناقصند که به ظهور و فعل خدا دلالت دارند. اسپینوزا هم که صفات خدا را نامتناهی می داند بعضی از آنها را ازقبیل «فکر» و «بعد» صفات ذاتی می شناساند، به این معنی که آنها را مغوّم و مبیّن ذات او می داند و جنانکه به کرات مشاهده شد، از آنها به زبان لاتین با وازهٔ attributa تعبیر می کند، که ما آن را به «صفات» برگرداندیم. اما بعضی دیگر را مغوّم و مبیّن ذات نمی داند و آنها را proprietates می نامد که ما به جای آن، با توجه به اصطلاحات هندسی، خواص به کار بردیم. ولی در برخی از آثارش (Cogitata Metaphysica) مسامحهٔ به آنها نیز صفت اطلان کرده و به دو قسم تقسیم کرده است: قسمی را مانند وحدت، سرمدیت، بساطت، وجوب، عینیت وجود با ماهیت و امثال آن، مبین طور هستی او دانسته و قسم دیگر را، مانند علم (فهم) اراده، حیات، قدرت و نظایر آن، مبین فعل او، برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. 1, p. 228. 200. predetermined

سزاوار نیست که در رد این استدلالهای بی اساس اتلاف وقت کنیم.

قضية ٣٤. تدرت خدا عين ذات اوست.

برهان: فقط از ضرورت ذات خدا برمی آید که او علت خود (قضیهٔ ۱۱) و علت همهٔ اشیاء است (قضیهٔ ۱۶ و نتیجهٔ آن). بنابراین قدرت خدا، که بهوسیلهٔ آن او خود و همهٔ اشیاء موجود و درکارند، همان ذات اوست. مطلوب ثابت شد.

قضية ٣٥. هرچه تصور مىكنيم كه در قدرت خداوند است، آن بالضروره موجود است.

برهان: زیرا هرچه در قدرت خداوند است باید طوری در ذاتش مندرج ۱۹۷ شده باشد (قضیهٔ ۳۴) که بالضروره از آن بیرون آید و در نتیجه بالضروره موجود است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۶. شیئی وجود ندارد که از طبیعت آن اثری ۱۹۸۰ ناشی نشود.

برهان: هرچه موجود است، به وجه معین و محدودی، مبین طبیعت یا ذات خداست (نتیجهٔ قضیه ۲۵)، یعنی (قضیهٔ ۳۴) هرچه وجود دارد به وجه معین و محدودی نمایانگر قدرت خداست که علت جمیع اشیاء است و بنابراین (قضیهٔ ۱۶) باید از آن اثری ناشی شود. مطلوب ثابت شد.

اول: وجود هر چیزی تابع ارادهٔ تحکمی و مشیّت او وابسته است، بنابراین اشیاء ذاتاً نه ناقصند و نه کامل. نه خیرند و نه شر. بلکه کمال و نقص خیر و شر و حسن و قبح وابسته به ارادهٔ خداست و اگر خدا میخواست، آنها را طور دیگری خلق میکرد.

دوم: خدا هر چیزی را برای غرضی و مطابق مصلحتی و حکمتی انجام میدهد. عقیده اول، چنانکه اشاره شد، با قول اشاعره موافق مینماید و عقیده دوم با قول معتزله و ابن میمون، که به احتمال قوی او آنها را از دلالمالحائزین ابن میمون آموخته است. با این که عقیده اول را هم نادرست و غیرقابل تصور میداند که مسئلزم تغیر اراده خداست، ولی چنانکه ملاحظه میشود، آن را به عقیده دوم ترجیح میدهد، اگرچه هیچکدام را درست نمیداند و نمی پذیرد که او قائل به ضرورت است، به تفصیلی که در متن مشاهده شد. شابسته توجه است که در این قسمت، عبارات لاتین و ترجمه های فرانسه و انگلیسی مختلفاند. من با استفاده از تفسیر ولفسن، به صورت فوق ترجمه و شرح کردم. رک به:

The Photosophy of Spinoza, vol. 1, p. 416-417.

comprehended .۱۹۷ می توان به جای آن «متقرر» هم به کار برد.

198 effect

B .۲۰۱ ارادهٔ آزاد، یا خبر او C: ارادهٔ آزاد یا مشیت مطلق او.

۲۰۲. به طوری که ملاحظه می شود او در اینجا از «که او بالضروره موجود است...» تا «بهوسیلهٔ طبیعت مطلق یا قدرت نامتناهی او» به بعضی از خواص طبیعت خدا، یعنی ضرورت و وجوب وجود، وحدانیت، انتشای وجود و فعل از صرف ضرورت طبیعت، علیت آزاد، وجود اشیاء در او و تقدیر آنها بهوسیلهٔ او، اشاره می کند.

۲۰۳. B: که مانع از فهم درست قضایای من می شود. C: برهانهای من.

سوق می دهد. زیرا گفته می شود که خدا همهٔ اشیاء را برای انسان آفریده و انسان را هم آفریده است تا او را عبادت کند. بنابراین، در مرحلهٔ اول ۲۰۴ به بررسی این عقیده میپردازم: اولاً با جویا شدن اینکه چرا این همه انسانها مرتکب این خطا شدهاند و چرا طبعاً مستعد پذیرش آن هستند؟ ثانیاً نادرستی آن را نمایان خواهم ساخت و بالاخره نشان خواهم داد که چگونه این خطاها در خصوص خیر و شر، ثواب و گناه، ستایش و سرزنش، نظم و بینظمی، زیبایی و زشتی و امثال اینها پیدا شدهاند. به هر حال، اینجا جای این نیست که این امور از طبیعت نفس انسانی استخراج شود، بلکه بسنده خواهد بود که آنچه را همه پذیرفتهاند اصل متعارف قرار دهم و آن این است که همه قبول دارند که انسان غافل از علل اشیاء زاده شده است و میخواهد چیزی را طلب کند که برایش سودمند است و او از این خواهش آگاه است. از اینجا اولاً نتیجه میشود که چون انسان، از خواهشها و میلهای خود آگاه و اما از علل و موجبات آن غفلت دارد و حتى به وهمش نيز نمي رسد كه أنها چیستند، لذا خود را آزاد می پندارد. ثانیاً نتیجه می شود که انسان هر کاری را برای رسیدن به غایتی انجام میدهد، یعنی چیزی را طلب میکند که برایش سودمند است و لذا به جستجوی علل غایی وقایع میپردازد و هنگامی که از آنها آگاه شد آرام میگیرد، که دیگر دلیلی برای ناآرامی وجود ندارد. اما اگر نتواند از طریق منابع خارجی بدانها آگاهی یابد، به ناچار به خود برمی گردد و دربارهٔ غایاتی می اندیشد که معمولاً وی را به چنین اعمالی وامی دارند و به این ترتیب طبایع دیگر را به طبیعت خود قیاس میکند. ۲۰۵ به علاوه چون در خود، و نیز در خارج از خود، وسایل کثیری را می یابد که وی را تا حد زیادی یاری میکنند تا به آنچه برایش مفید است نائل آید .. مثلاً چشمها که برای دیدن مفید است، دندانها برای

جویدن، سبزیها و حیوانات برای خوردن، خورشید برای روشن کردن و دریا برای پروراندن ماهی \_ لذا معتقد می شود که همهٔ اشیاء طبیعی برای این به وجود آمده اند که به وی فایده برسانند. و از آنجا که می داند که انسان این اشیاء را نساخته، بلکه شناخته است، لذا باور میکند که موجود دیگری آنها را بهعنوان وسانلی برای استفادهٔ او پدید آورده است. و از آنجا که این اشیاء را به عنوان وسیله اعتبار میکند، بنابراین، به نظرش ناممکن می آید که آنها خودشان را خلق کرده باشند، لذا ناگزیر از مقایسهٔ اینها با وسایلی که معمولاً برای خود فراهم می آورد، نتیجه می گیرد که جهان را فرمانروا یا فرمانروایانی است، با همان اختیار انسانی که همهٔ اشیاء را برای انسانها و فایده رساندن به آنها فراهم می آورند و از آنجا که از طبیعت ۲۰۶ این فرمانروایان اطلاعی ندارد، لذا بهناچار آن را با طبیعت خود قیاس میکند و چنین نظر میدهد که خدایان همهٔ اشیاء را برای استفادهٔ انسان فراهم می آورند تا انسان در برابرشان سر تعظیم فرود آورد و بهادای احترامات فائقه بپردازد. به این دلیل است که هر کسی از پیش خود روش خاصی برای عبادت خدا اختراع کرده است تا خدا او را بیشتر از دیگران دوست بدارد و کل طبیعت را در جهت ارضای حرص کور و طمع سیری ناپذیر او هدایت کند. به این ترتیب، این تصور غلط به صورت یک عقیدهٔ خرافی درآمد و ریشههای عمیقی در اذهان دوانید، و سبب شد که هر کسی با شوق فراوان بکوشد تا علل غایی امور را کشف و بیان کند. اما به نظر می آید که کوشش برای نشان دادن اینکه طبیعت کار عبث نمیکند (یعنی کاری نمیکند که برای انسان فایده نداشته باشد) جز به این نمیانجامد که طبيعت، خدايان و انسانها همه مانند هم ديوانه باشند. من از شما ميخواهم ملاحظه كنيد که این همه کوشش به کجا انجامیده است. در میان این همه ملایمات طبیعت ناملایماتی هم ديده مي شود، ازقبيل: طوفانها، زلزلهها، بيماريها و امثال آنها كه گفته شده است كه پیدایش این امور اثر خشم خدایان است به مردم، به علت معصیت یا عدم اطاعت. با اینکه تجربه همیشه خلاف این را به ثبوت رسانیده و با نمونههای بیپایان۲۰۷ نشان داده است که حوادث خوب و بد نسبت به پارسایان و گناهکاران یکسان اتفاق میافتد، با وجود این، این خطای دیرینه در این خصوص از میان نرفته است. زیرا برای انسان اینکه امور مذکور

۲۰۴. اسپینوزا در این «ذیل» مطالب خود را در سه مرحله یا وهله و یا بخش بیان داشته است: در مرحلهٔ اول که از عبارت «بنابراین در مرحلهٔ اول» آغاز و به عبارت «و به شناخت راستین امور هدایت میکند» پایان میدهد، بیان میکند که انسان چگونه به عقیدهٔ علل غایی رسیده است و گویی میخواهد به مخالفانش بگوید که ادلهای که برای اثبات وجود علل غایی اقامه میکنید چیزی نیست جز ظهور تمایلات شما، که آنها را به صورت دلیلهای منطقی ارائه کردهاید و به عبارت دیگر، تفسیر عقلی نفسانیات شماست. در مرحلهٔ دوم، که از نقطهٔ پایان مرحلهٔ اول شروع می شود و بعبارت «و به بیان مطلبی می بردازم که تصمیم گرفته می در مرحلهٔ سوم دربارهٔ آن سخن بگویم» منتهی می شود، در مقابل ادلهٔ وجود علل غایی چهار دلیل اقامه میکند و بالاخره در مرحلهٔ سوم که تا پایان «ذیل» است، به تصورات غلطی اشاره میکند که عقیده به وجود علل غایی موجب پیدایش آنها شده است.

۲۰۵. یعنی برای آنها نیز غایاتی قائل میشود.

A . ۲۰۶ دربارهٔ ذهن این فرمانروایان.

۲۰۷. به کار بردن «بی پایان» در اینجا از اسپینوزا، به ویژه در این کتاب که به روشی هندسی نگارش یافته مستبعد

را در میان امور دیگری که از نواید آنها ناآگاه است قرار دهد و بدینسان حالت فعلی و فطری غفلت خود را حفظ کند، آسانتر از این بود که کل نظام فلسفی خود را درهم ریزد و از نو نظام دیگری بسازد. از اینجاست که بدون چون و چرا پذیرفته شد که احکام خدا بالاتر از آن است که فهم ما آن را دریابد و اگر ریاضیات، که نه به غایات، بلکه به بررسی ذوات و خواص اشکال می پردازد، برای حقیقت معیار دیگری ارائه نمی داد، این عقیده ۲۰۸ حقیقت را، برای همیشه، از تبار انسان پنهان می ساخت. گذشته از ریاضیات، علل ۲۰۸ دیگری موجود است (برشمردن آنها در اینجا زاید می نماید)، که انسان را متوجه این اشتباهات کلی می سازد و به شناخت راستین امور هدایت می کند.

من آنچه را وعده کرده بودم که در مرحلهٔ اول شرح دهم، به این صورت شرح دادم. اکنون دیگر نیازی نیست که به تفصیل نشان داده شود که طبیعت در کار خود هیچ غایتی در نظر ندارد و همهٔ علتهای غایی ساختهٔ ذهن بشر است. زیرا فکر میکنم که این مطلب را با نشان دادن مبادی و علل این خطا و نیز از طریق قضیهٔ ۱۶۶ و نتایج قضیهٔ ۳۲ و همچنین از طریق ۱۲۰ جمیع قضایایی که در آنها نشان داده ام که همه اشیاء در طبیعت از یک ضرورت سرمدی و با برترین کمال ۲۱۱ مخصوصی به وجود آمده اند به اندازهٔ کافی واضح کرده باشم. با وجود این، این مطلب را نیز اضافه میکنم که نظریهٔ علل غایی کاملاً طبیعت را وارونه میکند، زیرا به آنچه در حقیقت علت است به عنوان معلول می نگرد و به را عالیترین و کاملترین است، ناقصترین می نماید. از آنجا که این دو مطلب خود واضح را عالیترین و کاملترین است، ناقصترین می نماید. از آنجا که این دو مطلب خود واضح است، بگذارید از آنها بگذریم. از قضایای ۲۱، ۲۲ و ۲۳ برمی آید که آن معلولی کاملترین است که بلاواسطه از خدا به وجود آمده باشد و هر اندازه که شیئی برای موجودیتش به واسطه نیازمند باشد، به همان اندازه ناقصتر خواهد بود. اما اگر خدا اشیاء بلاواسطه را برای رسیدن نخستین به خایتی که در نظر دارد به وجود آورده باشد، لازم می آید که اشیاء پسین، که این اشیاء نخستین به خاطر آنها به وجود آمده اند، برتر از همه باشند. به علاوه، این نظریه کمال خدا را

از بین می برد، زیرا اگر خدا برای رسیدن به غایتی کاری انجام دهد، لازم می آید که چیزی را طلب کند که فاقد آن است. و با اینکه متکلمان و فیلسوفان میان غایتی که حاجت۲۱۲ است و غایتی که جذب ۲۱۳ است فرق میگذارند، با وجود این اعتراف میکنند که خدا همه چیز را برای خودش انجام میدهد، نه برای مخلوقاتش. زیرا نمیتوانند پیش از خلقت جز خدا به چیزی اشاره کنند تا بگویند که خدا به خاطر آن عمل کرده است. بنابراین بهناچار باید به این نیز اعتراف کنند که خدا فاقد و در عین حال طالب اشیائی است که برای رسیدن به آنها وسائلي فراهم ساخته است و اين خود واضح است. نبايد از اين نكته صرف نظر كرد كه برخى از طرفداران این نظریه، آنها که خواستهاند در اِسناد علل غایى به اشیاء هوشمندى و مهارت خود را نشان دهند، برای اثبات آن به نوع جدیدی از استدلال پرداختهاند، یعنی نه احاله به محال، بلکه احالهٔ به جهل کردهاند، این نشانگر این است که برای دفاع از آن دیگر راهی نمانده است. مثلاً اگر سنگی از بامی بر سر عابری افتاد و او را کشت، به این صورت استدلال میکنند که سنگ برای کشتن آن کس افتاده است. زیرا اگر به ارادهٔ خدا برای کشتن او نیفتاده بود، چگونه ممکن میشد که این همه حوادث متقارن اتفاقاً ۲۱۴ پدیدار شده باشند (و غالباً تعدادی از حوادث در یک زمان حادث میشوند ۲۱۵)؟ شاید شما پاسخ دهید که آن واقعه بدین جهت رخ داده است که باد در آن وقت می وزیده و آن كس هم از آن راه مى گذشته است. اما أنها خواهند پرسيد چرا باد در آن لحظه مىوزيده؟ و چرا آنکس در همان لحظه از آن راه میگذشته است؟ اگر شما دوباره پاسخ دهید که

۲۰۸. یعنی عقیده به علل غایی.

۲۰۹. یا «ادله».

۲۱۰. B: و بالاتر از همه از طریق.

۲۱۱. A: كمال مطلق.

<sup>212.</sup> the end of want

the end of assimilation .۲۱۳ ولفسن، در تفسیر این عبارت می نویسد که به عقیدهٔ فرون وسطاییان، خدا هر فعلی را برای غایتی انجام می دهد اما نه برای حاجت، بلکه برای جذب، یعنی تا به اشیاء دیگری که در خارج از او هستند نفعی برساند، به واسطهٔ جذب آنها به خودش یعنی یا شبیه ساختن آنها به خودش، اما اسپینوزا در اینجا هر نوع غایتی را در فعل خدا نفی می کند:

The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 432.

از متکلمان مسلمان امامیه و معتزله گفتهاند «خدا هرکاری را برای نفعی و غرضی انجام می دهد و در صورتی نقص الازم آید، که نفع و غرض عاید خود او باشد، نه غیر او.» کشف المراد، ص ۲۳۸.

by chance: C .through chance :B و A .۲۱۴ اسپيوزا تمام عقايدی را که منکر عليت طبيعي اند مثلاً عقيدة اشاعره را با واژهٔ بخت و اتفاق معرفی میکند و برای مزید اطلاع مراجعه شود به:
Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. II. p. 13.

B .۲۱۵: زیرا غالباً حوادث کثیری در یک زمان حادث می شوند.

باد به این جهت در آن وقت وزیده است که دریا روز قبل طوفانی شده و هوا نیز تا آن وقت آرام بوده و آن کس هم در خانهٔ دوستش دعوت داشته و لذا از آنجا میگذشته است، آنها باز خواهند پرسید \_ چرا که سؤالاتشان را پایانی نیست \_ که چرا دریا منقلب شده است؟ و حرا آن كس در آن وقت به خانهٔ دوستش دعوت شده است؟ و به اين صورت آنها از سؤال از علل علل درنگ نمیکنند، تا بالاخره شما به ارادهٔ خدا پناه برید، یعنی به یناهگاه جهل ۲۱۶ همین طور، وقتی که ساختمان بدن انسان را میبینند، مبهوت میشوند و از آنجا که از علل این صُنع ناآگاهند. به این نتیجه میرسند که ساختمان بدن انسان صنعت ماشینی نیست، بلکه صُنع مافوق طبیعی یا الهی است و بهگونهای ساخته شده است که عضوی به عضو دیگر آسیب نمی رساند. از این رو کسی که می کوشد تا علل راستین معجزات را کشف کند و میخواهد مانند انسان دانشمندی طبیعت را بشناسد، نه اینکه مانند سفیهان با حیرت به آن خیره شود، معمولاً در شمار بدعتگذاران و بی دینان به شمار می آید و به وسیلهٔ کسانی که تودهٔ مردم آنها را به عنوان عالمان طبیعت و عارفان به خدا میستایند مورد حمله قرار میگیرد. زیرا اینها میدانند که اگر جهل از بین برود، حيرت هم، كه يكانه زمينهٔ استدلال و وسيلهٔ حفظ قدرتشان است، از بين خواهد رفت. اما من از این مطلب میگذرم و به بیان مطلبی میپردازم که تصمیم گرفتهام در مرحلهٔ سوم دربارهٔ آن سخن بگویم.

پس از اینکه انسان خود را قانع ساخت که همهٔ اشیاء بهخاطر او بهوجود آمدهاند، بهناچار در میان اشیاء باید شیئی را مهمترین بداند که برای او سودمند ترین است و نیز آنچه را برایش مطبوعترین است باید مافوق همه قرار دهد. به این ترتیب، ناگزیر شد مفاهیمی بسازد که بهوسیلهٔ آنها به تبیین عالم بپردازد. مثلاً مفاهیم خیر و شر، نظم و بی نظمی، گرمی و سردی، زیبایی و زشتی و غیر آن و از آنجا که خود را آزاد میانگارد، مفاهیمی مانند ستایش و سرزنش و گناه و ثواب پیدا می شود. مفاهیم اخیر را بعداً وقتی که در خصوص طبیعت انسان سخن می گویم، بیان خواهم کرد. اما مفاهیم نخستین را در اینجا به اختصار

مورد بحث قرار می دهم. ۲۱۷ انسانها هر چیزی را که منتهی به سلامت خود و عبادت خدا می شود «خیر» و برعکس، هر چیزی را که بدانها منتهی نمی شود «شر» می نامند. کسانی که طبیعت را نمی شناسند دربارهٔ اشیاء آن بهدرستی حکم نمیکنند، بلکه فقط به تخیل آنها میپردازند و آن را با فهم ۲۱۸ اشتباه میکنند و لذا به اشیاء و نیز به طبیعت خود جاهل می باشند و عقیدهای استوار دارند که در طبیعت نظمی برقرار است. زیرا وقتی که اشیاء طوری مرتب شده باشند که اگر بهوسیلهٔ حواس به ما ارائه شوند، به آسانی میتوانیم آنها را تخیل کنیم و در نتیجه به آسانی به خاطر بیاوریم، آنها را منظم مینامیم. اما اگر طوری مرتب نشده باشند كه ما بتوانيم بهصورت فوق تخيل كنيم و بهخاطر بياوريم، آنها را نامنظم یا «درهم» مینامیم. گذشته از این، چون اشیائی بیشتر خوش آیند ما هستند که تخیل آنها آسان باشد، لذا انسانها نظم را بر بینظمی ترجیح میدهند، چنانکه گویی نظم در طبیعت چیزی است جدا از تخیل ما و نیز آنها میگویند که خدا همهٔ اشیاء را با نظم و ترتیب آفریده است و به این صورت ناآگاهانه به خدا تخیل نسبت می دهند، مگر اینکه در واقع قصدشان از آن این باشد که خدا با علم قبلی که از تخیل انسان دارد، اشیاء را طوری قرار داده است که تخیل آنها برای انسان آسان باشد. بهنظر می آید که آنها بهواسطهٔ این واقعیت، که اشیاء بینهایتی۲۱۹ کشف شده، که فوق تخیل ما هستند و نیز اشیاء کثیری که تخیل ما را به علت ضعفش، پریشان میسازند تردیدی به خود راه نمی دهند. در این باره به حد کافی سخن گفتهام. مفاهیم دیگری هم که ذکر کردم چیزی نیستند جز حالاتی که تخیل ما در آن حالات به انحای مختلف تحت تأثیر قرار گرفته است. اما با وجود این، نادانان آنها را صفات اصلی اشیاء تلقی میکنند، زیرا چنانکه گفتیم، انسانها چنین میاندیشند که همهٔ اشیاء محض خاطر آنها آفریده شده است و طبیعت شیئی را برحسب تأثیری که در أنها دارد، خير، شر، سالم، فاسد يا معيوب مينامند. مثلاً اگر حركتي كه در اعصاب ما از دیدن اشیائی که در برابر دیدگانمان قرار دارند موجب سلامت باشد. آن اشیاء زیبا نامیده می شوند و در غیر این صورت زشت. همین طور، اشیائی که بهواسطهٔ بینی اعصاب را ۲۱۷. میخواهد نشان دهد که چگونه از تصور علل غابی و از این عقیده که همهٔ اشیاء برای انسان ساخته شده.

<sup>71</sup>۶. چرا جهل؟ این سخن با روش استدلالی اسپینوزا سازگار نیست. زیرا مگر نه این است که به عقیدهٔ خود او هم بالاخره سلسلهٔ علل باید به علقالعللی منتهی شود که آن ذات خداست. آنها برای ذات صفت اراده هم قاتلند که عین ذات و در عین حال منشأ آثار و افعال ذات است. پس درست است که همهٔ اشیاء در نهایت به اراده و مشیت الهی راجع است.

<sup>.</sup> ۲۱۷. میخواهد نشان دهد که چگونه از تصور علل غایی و از این عقیده که همهٔ اشیاء برای انسان ساخته شده تصور خیر و شر، نظم و اختلال، گرما و سرما و زیبایی و زشتی بیدا شده است.

۲۱۸. با «نعقل» و یا «شتاخت».

۲۱۹. به کار بردن «بینهایت» در این مورد از او، به ویژه در این کتاب که به روش ریاضی نگارش یافته، بعید است.

متأثر مىسازند، خوشبو يا بدبو؛ آنها كه بهواسطة زبان بر ذائقه اثر مىگذارند، شيرين يا تلخ، خوش مزه يا بدمزه! آنها كه بهواسطة لامسه عمل ميكنند سخت يا نرم، سنگين يا سبك و بالاخره میگویند آنها که گوشها را متأثر میکنند صدا، غریو، یا نغمهای پدید میآورند که نغمه انسانها را، تا آن اندازه از خود بی خود میکند، که معتقد می شوند که خدا هم از نغمات لذت مىبرد. فيلسوفاني هم هستند كه مىگويند حركات كرات آسماني نغماتي به وجود می آورند. تمام این مطالب به حد کافی نشان می دهند که هر کسی متناسب با ساختمان مغزش دربارهٔ اشیاء داوری میکند یا بهعبارت بهتر، حالات تخیلش را، به اشیاء نسبت میدهد. بنابراین شگفتآور نیست (بهطوری که ضمناً ملاحظه میکنیم) که این همه مجادلات در میان مردم پیدا شده و در نهایت به شکّاکیّت انجامیده باشد. زیرا اگرچه ابدان انسانها از جهاتی با هم اشتراک دارند، ولی، با وجود این، از جهات کثیری با هم مختلفند و لذا، آن چیزی که نسبت به کسی خوب است، نسبت به دیگری بد است، نسبت به یکی نظم است، نسبت به دیکری اختلال است، آنچه نسبتبه کسی مطبوع است، نسبت به دیگری نامطبوع است و امر از این قرار است در سایر موارد ۲۲۰، که از ذکر آنها صرفنظر مىكنم، زيرا هم اينجا جاى تفصيل آنها نيست و هم اينكه همهكس به حد كافي آنها را به تجربه دریافته است که در افواه شایع است که همانقدر که سر هست عقیده هم هست و هركس به عقيدهٔ خود خرسند است و اختلاف مغزها كمتر از اختلاف ذائقهها نيست. این امثال همه نشان میدهند که انسانها متناسب با ساختمان مغزهایشان در خصوص اشیاء حکم میکنند و به جای اینکه بفهمند، بیشتر تخیل میکنند، زیرا اگر آنها را به روشنی می فهمیدند، مانند ریاضیات اثباتشان می کردند و دست کم همه قانع می شدند، اگرچه، همه بهطور یکسان مجذوب آنها نمیشدند. بنابراین، میبینیم که تمام روشهایی که عامهٔ مردم معمولاً بهوسیلهٔ آنها به تبیین طبیعت می پردازند، جز حالات مختلف تخیل چیزی نیستند و جز ساختمان تخیل، به طبیعت چیزی دلالت نمیکنند و چون اسمائی دارند که به نظر مى آيد جدا از خيال موجودند، من آنها را موجود مي نامم، اما نه موجود واقعى، بلكه موجود

خیالی ۲۲۱. بنابراین همهٔ ادلّهای که، علیه ما اقامه شده و مبتنی بر این مفاهیم اند به آسانی رد می شوند. مثلاً خیلی از مردم عادت دارند به این صورت استدلال کنند: اگر همهٔ اشیاء از ضرورت طبیعت کاملترین خدا ناشی شده، پس این همه نقص در طبیعت از کجا آمده است؟ مثلاً فساد اشیاء که منتهی به تعفّن می شود، زشتی اشیاء که باعث تنفّر می شود، اختلال، شر، گناه و غیر آن. اما طبق آنچه من هماکنون اظهار کردم، به همهٔ اینها پاسخ داده می شود، زیرا حکم به کمال اشیاء، صرفاً به استناد طبیعت و قدرت آنهاست، بنابراین نمی توان گفت چون اشیاء ملائم حواس انسان، یا برای او مفیداند کامل اند و چون مُنافر حواس انسان یا برای او مفیداند کامل اند و چون مُنافر همهٔ انسانها را طوری نیافریده است که تنها به رسیلهٔ عقل اداره شوند؟ ۲۲۲ پاسخی جز این ندارم، که چون او، برای خلق همهٔ اشیاء، از کاملترین گرفته تا ناقصترین، ماده ای کم و کسر خداشت، یا به عبارت صحیحت، قوانین طبیعت او، آن چنان جامع بود که برای خلقت هر چیزی که عقل بی نهایت بتواند آن را به تصور درآورد کفایت می کرد، به طوری که در قضیهٔ خطاهای دیگری از این نوع باقی می مانند، با اندک تفکر به آسانی اصلاح می شوند.

۲۲°. مقصود این است که خیر و شر، نظم و اختلال، مطبوع و نامطبوع و امثال آنها، در همهٔ انواع و اشکالشان اموری هستند نسبی نه واقعی و طبیعت هیچ چیز واقعی را نسایان نسیسازند که آنها در طبیعت واقعیت ندارند، بلکه نقط ساختمان تخیل را مینمایانند و ساختهٔ خیال ما هستند.

<sup>.</sup> ۲۲۱. اسپینوزا در رسالهٔ مختصره (Short Treatise, part 1, chap. 10) خیرات و شرور را اموری عقلی و مخلوق خود ما، در برابر امور واقعی قلمداد کرده است. اما بهطوری که ملاحظه می شود در اینجا قدم فرائر نهاد و آنها را امور خیالی شناساند. برای مزید اطلاع مراجعه شود به مأخذ فوق.

۲۲۲. حاصل اینکه جرا خدا همهٔ انسانها را طوری خلق نکرده که تحت تأثیر تخیلات قرار نگیرند و فقط به هدایت عقل رفتار کنند؟ این سؤال را پیش از وی دیگران، ازجمله دکارت، هم پیش کشیده و پاسخ داده بودند، اسپینوزا در رسالهٔ مختصره بهصورت زیر مطرح کرده است: خدا که گفته شده علت یگانه و اعلی و اکسل همهٔ اشیاء و سازمان دهنده و سامان بخشندهٔ آنهاست چرا انسان را طوری نیافریده است که قادر به گناه نباشد؟ در کتاب مذکور چنین پاسخ داده است: اموری که ما شر و گناه مینامیم امور نسبی و از حالات فکر ماست، نه امور واقعی و اشیاء طبیعی، زیرا تمام اشیاء در نظام طبیعت کاملند (Short Treatise, part 1, chap. 6). اما در ابنجا، بهطوری که ملاحظه میشود، به این صوری باسخ داده است: از آنجا که قدرت خدا نامتناهی است، باید بتواند، به حسب ضرورت طبیعتش، هر چیز قابل تصوری را، ازجمله شرور و گناهان، بیافریند.

دربارة طبيعت و منشأ نفس ٧١

۲. من میگویم ذاتی شیء چیزی است که وجودش مستلزم وجود آن شیء و عدمش مستلزم عدم آن باشد، یا به عبارت دیگر، چیزی است که ممکن نیست شیء بدون آن، و همین طور آن بدون شیء، وجود یابد یا به تصور آید. ۵

۳. مقصود من از تصور، صورت ذهنی و است، که ذهن از آنجا که یک شیء متفکر است، مصوّر آن است.

شرح: من استعمال «صورت را» به «ادراک» ترجیح می دهم، زیرا به نظر می رسد که واژهٔ ادراک به انفعال نفس، از مدرک دلالت می کند، در صورتی که کلمهٔ صورت از فعالیت آن حکایت می کند.  $^{1}$ 

۴. مقصود من از تصور تام ۱۰ تصوری است که چون بنفسه و بدون در نظر گرفتن موضوع تصور ۱۱ اعتبار شود، همهٔ خواص یا علامات داخلی یک تصور درست را دارا باشد. شرح: من میگویم خواص و علامات داخلی، تا خواص و علامات خارجی یعنی

G.H.R. Parkinson, Spinoza's Theory of Knowledge, p. 91.

# بخش دوم

# در بارهٔ طبیعت و منشأ نفس ا

اکنون به بیان اموری میپردازم که باید به ضرورت از ذات خدا یا از موجود سرمدی و نامتناهی ناشی شوند، اما البته نه همهٔ آنها ـ زیرا در قضیهٔ ۱۶، بخش ۱ مبرهن ساختهام که از او در حالات نامتناهی، اشیاء نامتناهی ناشی میشوند ـ بلکه اموری که ما را به شناخت نفس انسان و «سعادت برترین» آن هدایت میکنند.

## تعاريف

۱. مقصود من از جسم حالتی است که ذات خدا را، از این حیث که او شیئی دارای بعد اعتبار شده، به وجه معین و محدودی، ظاهر میسازد (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۵، بخش ۱ را نگاه کنید).

۴. چیزی که به ذات شیء تعلق دارد.

۵. ملاحظه می شود که او ذانی را چبزی می داند که وجودش مسئلزم وجود ذوالذاتی و عدمش مسئلزم عدم آن است و همی طور، به آن بدون دوالذاتی وجود می یابد و به نصور می آید، و نه ذوالذاتی بدون آن. این تعریف، با آنچه ما معمولا از دانی می فهمیم متفاوت است، زیرا به نظر ما اگر چه عدم ذاتی مسئلزم عدم ذوالذاتی است، اما وجودش مسئلزم وجود آن نیست و همین طور، اگرچه ذوالذاتی بدون آن نه وجود می یابد و نه به طور کامل به تصور می آید، اما آن بدون ذوالذاتی هم وجود می یابد و هم به تصور می آید. البته این احتمال قوی می آید که مقصود او از ذاتی شیء تما ذاتی آن بانید، که در این صورت تعریفش درست می نماید. به تبصرهٔ قضیهٔ ۱۰ همین بخش مراجعه شود.

۶. conception) conceptio) این کلمه نیز مانند کلمهٔ «idea» (مراجعه شود به پاورقی اصل متعارف ۶، بخش
 ۱) در طول تاریخ فلسفهٔ غرب در معانی متعدد و متنوع به کار رفته است، که ذکر و ایراد آنها به طول می انجامد، در زبان فارسی می توان به جای آن از واژه های تصور، مفهوم و صورت ـ البته صورت ذهنی و معتول ـ استفاده کرد.

۷. perception) perception) به طوری که ملاحظه می شود، اسپینوزا بر خلاف تصور ادراک را در حالتی به کار می برد، که نفس منفعل است، نه فعال. خلاصه، او نصور (idea) را حالتی از صفت و یا فکری جزئی می داند که نفس در آن حالت فعال است. در آینده (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۹، همین بخش) خواهیم دید که او نه تنها نفس بلکه خود نصورات را هم فعال می داند. این نکته هم قابل توجه است که با وجود این اسپینوزا کلمهٔ perceptio را همیشه در حالت انفعالی نفس به کار نمی برد. مراجعه شود به:

۸. شيء مورد ادراک.

٩. به نظر مي أيد كه اسبيتوزا نفس با دهن را مانند عقل هميشه بالفعل مي داند و به نفس يا ذهن بالقوه قائل نيست.

۱۰. لاتين. dequate idea) idea adaequata).

۱۱. شيء مورد تصور.

origin

۲. mind در گذشته، در حاشیهٔ تبصرهٔ ۲، قضیهٔ ۸، بخش ۱ دربارهٔ این کلمه و اینکه اسپینوزا، احیانا، بهجای آن کلمات «spiritus» (spiritus» (soul) و «soul) را بهکار برده، سخن گفته شده است. در فرهنگ ما هم ذهن به معانی زیر اطلاق میشود: نفس، عقل، قوهٔ دراکهای که صور محسوسات و معتولات در آن منتقش میشوند و قوهٔ نفس که خداوند آن را برای اکتساب آراء، یعنی علوم تصوری و تصدیقی آماده کرده یا ایبکه آن فوه نفس را برای اکتساب مذکور آماده میکند. مراجعه شود به کشاف، ص ۵۱۶ و ۵۱۷. و ما در اینجا، بهجای آن، واژهٔ نفس را مناسبتر دیدیم که اعم از ذهن است، که چنانکه اشاره شد، ذهن قوهای از قوای نفس است. البته در مواردی هم، به نناسب، از الفاظ «روح» و «ذهن» استفاده خواهد شد. اسپینوزا در قضایای ۲۰۱۱ و ۱۳ همین بخش، چنانکه خواهیم دید، به تعریف نفس از آنها بیرون میآید تعریف نفس از آنها بیرون میآید (human mind).

انسان ممكن است از نظام طبيعت ناشى شود و ممكن است ناشى نشود.

۲. انسان فکر میکند.

۳. حالات فکر، از قبیل عشق، خواهش، یا سایر عواطف ۱۲ نفس، به هر نامی که نامیده شوند، وجود نمی یابند، مگر آنکه تصور شیء مورد عشق، یا خواهش و امثال آن در همان شخص موجود باشد. اما ممکن است تصور آن شیء موجود باشد، ولی حالات دیگر فکر موجود نباشند ۱۸.

۴. ما احساس میکنیم، که یک جسم معین، به انحاء متعدد تحت تأثیر قرار میگیرد.
 ۵. ما جز اجسام و حالات فکر، اشیاء جزئی دیگری را نه احساس میکنیم و نه ادراک.
 اصول موضوعه، پس از قضیهٔ ۱۳ خواهد آمد.

### قضايا ١٩

قضيه ٨. فكر صفت خداست، يا خدا يك شيء متفكر است.

برهان: افکار جزئی، یعنی، این یا آن فکر، حالاتی هستند که به وجه معین و محدودی مبیّن طبیعت خدایند (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۵، بخش ۱)، بنابراین خدا دارای صفتی است که تصوّرش مندرج در همهٔ افکار جزئی است، و افکار بهواسطهٔ آن به تصور آمدهاند (تعریف ۵، بخش ۱)، پس، صفت فکر یکی از صفات نامتناهی خداست که مبیّن ذات نامتناهی

۱۸. مقصود این است: هر گاه عشق و خواهش، حسد و غضب و امثال آنها در شخصی موجود باشند، نصور شیء مورد عشق، خواهش، حسد و غضب هم در آن شخص موجود خواهد بود، که آنها با هم متضایفند، اما تضایف ابجاب میکند، که هر گاه تصور معشوق و نظایر آن موجود باسد، حالت عشق و امثال آن هم موجود باشد، در صورتی که عبارت «اما ممکن است تصور آن شیء موجود باشد، ولی. ۱۰» این معنی را نفی میکند. مسلماً مقصود وی از این عبارت تصور شیء مورد عشق و امثال آن است نه به عنوان معشوق و امثال آن، که در این صورت مستلزم وجود آن حالات نخواهد بود.

۱۹. در متن لاتین و ترجمهٔ A و ترجمهٔ فرانسه عنوان «فضایا» نیست. در ترجمهٔ B و C اضافه شده است. ما هم لازم دیدیم. او از قضیهٔ ۱ تا ۱۰ عالم کبیر macrocosmu) را شرح می دهد و از خدا و صفات او و از ارتباط میان آنها و از حالات منتشی از آنها، که همان عالم کبیر است، سخن میگرید و از قضیهٔ ۱۰ تا ۱۳ در خصوص عالم صفیر microcosmus) یعنی انسان و رابطهٔ نفس و بدن او با هم بحث میکند و خصوص عالم صفیر کلمه میان فکر و بعد در خدا موجود است، در میان نفس و بدن انسان هم وجود دارد.

مطابقت تصور با متصوَّر را خارج کنم.۱۲

دیمومت استمرار نامحدود<sup>۱۳</sup> وجود است<sup>۱۲</sup>.

شرح: من آن را نامحدود مینامم، زیرا نه ممکن است بهوسیلهٔ نفس طبیعت شیء موجود محدود شود و نه بهوسیلهٔ علت فاعلیش ۱۵ آن را بالضروره موجود میگرداند، اما معدوم نمیسازد.

۶. مقصود من از واقعیت و کمال یک چیز است.

۷. مقصود من از اشیاء جزئی اشیاء متناهی است که وجودی محدود دارند و اگر تعدادی از آنها، در فعلی واحد، چنان با هم وحدت عمل داشته باشند که به اتفاق هم در یک زمان شیء واحدی را به وجود آورند، یعنی علت معلول واحدی باشند، من آنها را از این حیث شیء جزئی واحدی منظور میکنم.

# اصول متعارفه ۱۶

۱. انسان واجب الوجود بالذات نيست، يعنى وجود و همين طور عدم وجود اين يا أن

11. اسپینوزا مناط درستی افکار و صدق قضایا و خلاصه نشانه و علامت حقیقت را سه چیز میداند: بداهت، مطابقت و سازگاری. بداهت را در مقابل مطابقت، معیار و نشانهٔ داخلی میداند و مطابقت، یعنی مطابقت با متعلّق را معیار و نشانهٔ خارجی. برای مزید اطلاع مراجعه شود به مقالهٔ نگارنده تحت عنوان «افسام علم و مسائل مربوط به آن از نظر اسپینوزا» نشریهٔ اختصاصی گروه آموزشی فلسفه، شمارهٔ ۳، ضمیمهٔ مجلهٔ دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تهران.
11. indefinite فرق است میان نامحدود و نامتناهی infinite نامتناهی حد ندارد، ولی نامحدود حد دارد، نهایت ما بدان نرسیده ایم. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

Descartes. The Principles of Philosophy, first part, principle 27.

۱۹۴. از این تعریف و سایر عبارات اسپینوزا برمیآید که او برای دیمومت و یه عبارت دیگر برای چیزی که تعت صفت دیمومت تصور شده، بعنی «دهری» (درگذشته گفته شد، می توان به جای «دیمومت» دهر به کار برد) است، دو خصوصیت قاتل است: یکی اینکه وجودش ممکن و قائم به علت فاعلیش یعنی خداست، که گاهی از آن با عبارت شیء مخلوق و گاهی هم با واژه «حالت» تعبیر کرده است. این خصوصیت باعث فرق دیمومت از سرمدیت است. دیگر اینکه نامحدود، ناسنجیده و نامشخص است و این موجب فرق آن از زمان است. در این تعریف به خصوصیت اخیر نظر دارد و شاید هم برای واژه نامحدود معنای مضاعف قاتل است، منظیق با دو خصوصیت مذکور، برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. I, p. 357.

١٥. مقصود او از علت فاعلى خداست كه علت همة اشياء از جمله ديمومت است، به آنها بالضروره وجود مى دهد،
 اما معدومشان نميسازد.

۱۶. دربارهٔ اصول متعارفه، مراجعه شود به بخش ۱.

<sup>(</sup>passions: C. emotions: B. affections :A) affectus: لاتين: ۱۷

برهان: زیرا خدا (قضیهٔ ۱، بخش ۲) قادر است که در حالات نامتناهی دربارهٔ اشیاء نامتناهی فکر کند، یا (چیزی شبیه آن، طبق قضیهٔ ۱۶، بخش ۱) می تواند تصوّری از ذات خود و از همهٔ اشیائی که بالضروره از او ناشی می شوند داشته باشد. اما هر چه در قدرت خداست ضرورهٔ موجود است (قضیهٔ ۳۵، بخش ۱)، بنابراین این تصوّر بالضروره موجود است (قضیهٔ ۱۵، بخش ۱). مطلوب ثابت شد.

تبصره: تودهٔ مردم از قدرت خدا ارادهٔ آزاد و سلطهٔ او را بر همهٔ موجودات می فهمند و بنابراین آنها را معمولاً ممکن<sup>۱۲</sup> ملاحظه میکنند، زیرا می گویند که خدا قدرت این را دارد که اشیاء را تباه و معدوم سازد. به علاوه، غالباً قدرت خدا را با قدرت پادشاهان مقایسه میکنند. ۲۱ اما ما در نتایج اول و دوم قضیهٔ ۳۲ بخش ۱، هر گونه مشابهتی را میان این دو نوع قدرت مردود دانستیم و در قضیهٔ ۹۲، بخش ۱، نشان دادیم که خدا هر چیزی را با همان ضرورتی که به آن علم دارد به عرصهٔ هستی می آورد، یعنی، همان طور که از ضرورت طبیعت او برمی آید که به ذات خود عالم باشد (حقیقتی که همه آن را پذیرفتهاند). ۲۵ همین طوره از همین ضرورت ناشی می شود ۲۶ که او اشیاء نامتناهی را، به طرق نامتناهی، پدیدار سازد. گذشته از این، در قضیهٔ ۳۴، بخش ۱، نشان داده ایم که قدرت خدا چیزی جز ذات فعال او نیست، و لذا همان قدر محال است او را «غیرفعال» تصور کنیم که محال است

#### ۷۴ اخلان

و سرمدی اوست<sup>۲۰</sup> (تعریف ۶، بخش ۱)، یا به عبارت دیگر، خدا یک شیء متفکر است، مطلوب ثابت شد.

تبصره: این قضیه از این واقعیت نیز واضع می شود که ما می توانیم «موجودی متفکر نامتناهی» تصور کنیم. زیرا یک موجود متفکر هر اندازه که بتواند دربارهٔ اشیاء بیشتر فکر کند، در تصور ما به همان اندازه واقعیت یا کمال بیشتری دارد و لذا موجودی که می تواند، در حالات نامتناهی، دربارهٔ اشیاء نامتناهی فکر کند، ضرورةً قدرت تفکرش نامتناهی است. بنابراین، از آنجا که فقط به واسطهٔ اعتبار فکر است که می توانیم موجودی نامتناهی تصور کنیم، لذا فکر ضرورةً یکی از صفات نامتناهی خداست (تعریف ۴ و ۶، بخش ۱). قضیه ای که خواستیم ثابت کنیم.

قضیهٔ ۲. بعد صفت خداست، یا خدا یک شیء دارای بعد است.

برهان: این قضیه به صورت قضیهٔ قبلی ثابت می شود.

# قضیهٔ ۳. در خدا بالضروره تصوّری از ذات خود، و از همهٔ اشیائی که ضرورهٔ از او ناشی میشوند موجود است.۲۱

رابعاً از این قضیه برمی آبد که اگر چه علم خدا فقط حالت مستقیم صغت فکر است، اما فقط از این حیث که متصب به صغت فکر است به ذات او تعلق ندارد، بلکه شامل ذات اوست، هم از حیث اتصافش به صغت فکر و هم از حیث اتصافش به صغت بعد، و لذا به همهٔ اشیائی که از او ناشی می شوند، چه از صغت بعد نعلق می باید، یعنی که او به همهٔ این حالات و اشیاء عالم است. خامسا، قضبه ابهام دارد و روشن نمی سازد که مقصود از اشیاء جزئی است یا اشیاء کلی، یا هر دوی آنها، اما در رسالهٔ مختصره علم خدا را به کلیات به دلیل

۲۲. يعني همأن طور كه خدا وأجب الوجود است، واجب العلم هم هست.

۲۳. طبق تفسیر ولفسن، یعنی وابسته به بخت و بدون علت. مراجعه شود به:

The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 15.

۲۲. این اندیشه با عقیدهٔ اشاعره مطابقت میکند. بهاحتمال قوی آنرا از کتاب دلالهٔالحاثرین ابن میمون آموخته ست.

۲۵. چنانکه ملاحظه می شود، او علم خدا را، به ذات خود، حفیفتی می داند که مورد فبول همگان است. شاید از عقیدهٔ کسانی که علم خدا را به ذاش مطلفاً و بدون تفصیل مرانب و با در بعصی از مرابب، بعنی در مرانب صرافت و کنه ذات، انکار کرده اند آگاه نبوده است. مراجعه شود به کتاب محبی الدین بن عربی، نوشتهٔ بگارنده، ص ۲۲۷.

۲۶. یعنی همان طور که خدا واجب العلم است واجب الابحاد و واجب الفعل است. از اینجا برمی آید که او علم خدا را فعلی می داند. به انفعالی.

۲۰. اسپینوزا، همان طور که وجود خدا را گاهی با دلیل لتی ثابت کرد و گاهی با دلیل انّی، صغت فکر را هم در برهان این قضیه با دلیل انّی ثابت میکند، که از وجود افکار جزئی به وجود صغت فکر استدلال میکند، یعنی از معلول به علت (cosmological) می رود و در تبصره آن با دلیل لمی (ontological) یعنی از تصور موجود متفکر نامتناهی به وجود فکر می رسد.

۲۱. در خصوص این قضیه توجه به نکات زیر لازم است: اولاً رد کسانی است که او را مادی و در نتیجه خدای او را طبیعت بی شعور پنداشته اند، زیرا در این قضیه تصریح می کند که خدا هم به ذات خود عالم است و هم به ماسوای خود. ثانیاً، اما با وجود این، در اینجا روشن نمی کند که علم خدا به اشیاء ناشی از علم به ذات است با نه؟ ولی چنان که «ولفسن» هم توجه داده، ظاهر قضیه این است که علم او به اشیاء ناشی از علم به ذات است: و این همان است که این است که «فهو ینال الکل من ذاته» (فصوص الحکم، فص بازدهم). ثالتاً، ولفسن توجه داده است که جملهٔ مذکور فارایی مبنای پیدایش جملائی نظیر آن در فلسفهٔ یهود شده است. مراجعه شود به:

The Philosophy of Spinoza, vol. II, p. 17.

او یک شیء متفکر است، نه از این حیث که با دیگر صفاتش ظاهر شده است. مقصود اینکه، علت فاعلی تصورات صفات خدا و همین طور تصورات اشیاء جزئی متصوّرات یا مدرکات آنها نیست، بلکه علت فاعلی همهٔ آنها خداست، منتهی از این حیث که او یک شیء متفکر است.

برهان: این قضیهٔ از قضیهٔ ۳ این بخش معلوم است. در آنجا مبرهن ساختیم که در خدا بالضروره تصوّری از ذات خود و از همهٔ اشیانی که بالضروره از آن ناشی میشوند، موجود است، اما فقط به این دلیل که او شیء متفکر است، نه به این دلیل که متصوّرِ خود است. بنابراین، وجود بالفعل تصورات خدا را از این حیث که یک شیء متفکر است علت خود میشناساند. قضیه از راه دیگر نیز قابل اثبات است: وجود بالفعل تصورات حالتی از فکر است (که خود بدیهی است) یعنی حالتی است که به وجهی معین مبیّن طبیعت خداست، از این حیث که یک شیء متفکر است (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۵، بخش ۱). بنابراین، حالتی نیست که مستازم تصور هیچ صفت دیگر خدا باشد (قضیهٔ ۱۰، بخش ۱) و در نتیجه، (به موجب اصل متعارف ۴، بخش ۱) اثر هیچ صفت دیگر نیست، مگر صفت فکر، و لذا، وجود بالفعل تصورات خدا را فقط از این حیث که شیئی متفکر است، علت خود میشناساند و غیر آن. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۶. علت حالات هر صفتی خداست، اما فقط از این حیث که او با صفتی ۲۲ که اینها حالات آن هستند اعتبار شده باشد، نه از حیث اعتبارش با صفات دیگر.۳۳

منخذ نشده و معلول آنها نیستند، بلکه علت همهٔ آنها خداست. میتوان حاصل مذکور را به صورت زیر توضیح داد: از آنجا که خدا موجودی واحد است، که جامع صفات نامتناهی و حاوی و مدرک ذوات تمام مخلوقات است، لذا بنیجه به ضرورت، در صغت فکر او علم و تصوری نامتناهی موجود است که حاوی و شامل کل طبیعت است، لذا نتیجه میشود که صغت فکر صغت بعد و حالات آن را نیز درمی باید و تصور میکند. اما باید توجه داشت که این متناقض می نماید با آنچه قبلا گفته شد که صفات فکر و بعد از هم تمایز دارند. لذا اسپینوزا برای رفع این تناقض در قضایای ک، ۶ و ۷ میان صفات آنچنانکه به وسیلهٔ ما متصور شده اند ـ که متمایز از هم تصور شده اند ـ و صفات آنچنانکه واقعا در خدا هستند ـ که عین هم هستند ـ فرق میگذارد. در قضایای ۵ و ۶ صفات را به اعتبار اول مورد بعث

۳۲. با «نحت أن صفتى»...

قرار می دهد و در قضیهٔ ۷، به اعتبار دوم.

۳۳. مقصود این است که همان طور که حالات فکر از خدا، از این حیث که شیشی متفکر است، ناشی می شوند حالات بعد هم از خدا، از این حیث که او شینی دارای بعد است. نشأت می گیرند.

او را «لاموجود» تصور کنیم. ۲۷ اگر دنبال کردن موضوع بیش از این مطلوب می بود، علاوه بر آنچه گفته شد، می توانستم نشان دهم که قدرتی که تودهٔ مردم به خدا نسبت می دهند، نه تنها قدرت بشری است (که نشان می دهد آنها خدا را مانند انسان یا موجودی شبیه او تصور می کنند)، بلکه همچنین مستلزم ضعف است. اما من نمی خواهم بارها به یک سخن بازگردم، ولی به اصرار از خواننده می خواهم تا آنچه را در بخش اول، از قضیهٔ ۱۶ تا پایان بخش در این موضوع گفته شده است، به کرات ملاحظه نماید. و کسی نمی تواند آنچه را در مقام اثباتش هستم، به درستی بفهمد مگر آنکه دقت کافی کند که قدرت خدا را با قدرت پادشاهان اشتباه نکند. ۲۸

قضیهٔ ۴. تصور خدا ۲۱ که اشیاء نامتناهی، به وجوه نامتناهی از آن ناشی می شوند، البته واحد است. ۲۰

برهان: عقل نامتناهی جز صفات و احوال خدا چیزی را درک نمیکند (قضیهٔ ۳۰، بخش ۱). اما خدا یکی است (نتیجهٔ ۱ قضیهٔ ۱۴، بخش ۱)، بنابراین، تصور خدا که اشیاء نامتناهی، به وجوه نامتناهی، از آن ناشی میشوند، البته واحد است. مطلوب ثابت شد.

قضية ٥. وجود بالفعل تصورات ٢٦ خدا را علَّت خود مى شناساند، اما فقط از اين حيث كه

۲۷. یعنی که عالم قدیم زمانی است و نه تنها در خلق و فعل خدا تعطیل روا نیست، بلکه محال است.
 ۲۸. زیرا پادشاهان مطلق العنانند و قدرتشان تحکمی است، اما خدا را قوانینی است ضروری، که مطلقاً طبق آن

. ۲۸. زیرا پادشاهان مطلق الفنانند و فدرنشان تحکمی است، اما خدا را فوانیتی است طروری، به هست طبی این عمل میکند و از آن تخلف نمیورزد.

The idea of God .۲۹ مقصود علم خدا به اشیاء است.

۳۰. این قضیه می رساند که با اینکه علم خدا به اشیاء کثیر نامتناهی تعلق می یابد، با وجود این، کثرت معلومات موجب کثرت علم نمی شود و علم او همچنان واحد است. که معلوم بالذات، ذات اوست که واحد و بسیط است که «و هو ظاهر علی ذاته، فلهالکل من حبت لاکثره فبه» (فصوص فارابی فص یازدهم). پس به تعبیر فلاسفه ما علم او به اشیاء علم اجمالی در عین کشف تفصیلی است.

the actual being of the formal begin of ideas :B و A) esse formale عبارت dearum (ideas :C'. بعجای عبارت idearum (ideas :C'. بغش ۱ گذشت و آنچه «ولفسن» درباره idearum (ideas :C'. بغش ۱ گذشت و آنچه «ولفسن» درباره formal being وشته و ما در حاشیه مربوط به قضیه ۸، همین بخش حواهیم نوشب، در ترجمهٔ عبارت فوق وجود بالفعل را مناسب دیدیم. John Wild مترجم نسخهٔ A هم در حاشیهٔ همین قضیه formal را به معنای عباری John Wild در تداول امروزی یعنی عبنی گرفته و توجه داده است، که بالنداهه مفصود از آن امر مادی نیست و لذا نصورات مذکور را معادل با دهن و نفس دانسته است که وجود عبنی دارد و این با عقدهٔ اسپیتورا، که به انجاد عاقل و معنول و مدرک و مدرک معتقد است، سارگار است. حاصل قصیه این است که تصورات صفات حدا و است، حربی از است، حارجی

بهخاطر أوريم كه هر چه ممكن است عقل نامتناهي آن را بهعنوان مقوّم ذات جوهر درک کند، تنها به یک جوهر واحد متعلق است و در نتیجه جوهر متفکر و جوهر دارای بعد جوهر واحد است که گاهی تحت این صفت شناخته میشود و گاهی تحت آن صفت. بنابراین حالت بعد و تصور آن حالت نیز شیء واحد است که به دو صورت ظاهر شده است \_ این حقیقتی است که بهنظر میآید که برخی از عبرانیان ۲۹ آن را درک کرده باشند، اما به گونهای مبهم، زیرا آنها میگویند، خدا و عقل و معقولات او<sup>۴۰</sup> یک چیز است، مثلاً دایرهای که در طبیعت موجود است و صورت آن که در خدا موجود است یک چیز است، اگر چه بهواسطهٔ صفات مختلف ظاهر شده است. و بنابراین، طبیعت را چه تحت صفت بعد تصور کنیم، چه تحت صفت فکر و چه تحت هر صفت دیگری، نظام واحد و یکسان یا اتصال واحد و یکسان علل، یعنی همان اشیائی را که از یکدیگر ناشی میشوند، خواهیم یافت. من که میگویم خدا علت تصور است ـ مثلاً تصور دایره ـ از این حیث که او یک شیء متفکر است و علت دایره است از این حیث که او یک شیء دارای بعد است، فقط به این دلیل است که ممکن نیست وجود بالفعل تصور دایره ادراک شود، مگر به واسطهٔ حالت دیگر فكر، به عنوان علت قريب آن و آن حالت هم بهواسطهٔ حالت ديگر و همين طور تا بىنهايت. بنابراين وقتى كه اشياء را بهعنوان حالات فكر ملاحظه مىكنيم، بايد نظام كل طبيعت يا اتصال علل را فقط بهواسطهٔ صفت فكر تبيين كنيم و وقتى كه آنها را به عنوان حالات بعد ملاحظه مىكنيم، بايد نظام كل طبيعت را فقط به واسطة صفت بعد تبیین کنیم. در خصوص صفات دیگر نیز امر از این قرار است. بنابراین، در حقیقت، خدا از این حیث که متقوم از صفات نامتناهی است، علت اشیاء است آن چنانکه در حد ذات خود هستند. در حال حاضر، مطلب را بیش از این نمی توانم توضیح برهان: هر صفتی به نفس خود، و بدون دیگری، تصور شده است (قضیهٔ ۱۰، بخش ١) و لذا، حالات هر صفتي مستلزم تصور أن صفت است، نه صفت ديگر و بنابراين علت آنها خداست (اصل متعارف ۴، بخش ۱)، اما فقط از این حیث که او با صفتی که اینها حالات آن هستند اعتبار شده باشد، نه از حیث اعتبارش با سایر صفات. مطلوب ثابت

نتیجه: از اینجا نتیجه می شود که وجود بالفعل اشیائی که حالات فکر نیستند از طبیعت الهی، به علت اینکه او علم قبلی به این اشیاء دارد، نشأت نمیگیرد ۳۴. بلکه چنانکه نشان دادهایم، همانطور که تصورات از صفت فکر نشأت میگیرند، متصورات هم به همان وجه و به همان ضرورت از صفات مخصوص خود ناشی میشوند<sup>۳۵</sup>.

قضية ٧. نظام و اتصال تصورات ٢٠ همانند نظام و اتصال اشياء است٢٠.

برهان: این قضیه از اصل متعارف ۴، بخش ۱ واضح است، زیرا تصور هر معلولی وابسته به شناختن علت آن است.

نتیجه: از اینجا برمی آید که قدرت فکر خدا برابر است با قدرت بالفعل فعل او، یعنی هر چه عیناً، در عالم بعد، از طبیعت نامتناهی خدا ناشی می شود، بدون استثناء، ارتساماً با همان انتظام و اتصال، در عالم فكر از تصور خدا ناشي مي شود.

تبصره: ۳۸ پیش از اینکه دورتر برویم، لازم است که اینجا آنچه را قبلاً نشان دادهایم،

۳۹. شابد منظورش ابن ميمون و همفكران اوست، كه ابن حقيقت را يديرفته بودند. مراجعه شود به: Moses Maimonides, The Guide for the Perplexed, p. 100.

۴۰. اشاره به انحاد عقل و عاقل و معقول است که پیش از وی حکمای ماگفتهاند واجب الوجود بذاته عقل و عاقل و معقول. مراجعه شود به نجات، قسم ثالث، ص ٢٤٣.

۳۴. رد قول کسانی است که میگویند وجود همهٔ اشیاء صرفاً نتیجهٔ علم قبلی خدا به اشیاء است.۳۵. بعنی به اعتبار صفت فکر حالات فکر (تصورات) از خدا ناشی می شوند و به اعتبار صفت بعد، حالات بعد

٣٤. مقصود صور علمي اشياء است.

۳۷. مقصود این که: چون صفات خدا جدا از یکدیگر نیستند، زیرا جوهر متفکر و جوهر ممتد شیء واحد است، كه گاهي تحت صفت فكر اعتبار شده و گاهي تحت صفت بعد، بنابراين حالت بعد و تصور أن حالت هم شيء واحد است، كه به دو وجه مختلف ظهور يافته است. پس فكر و بعد، چه به عنوان صفات جوهر ملاحظه شوند و چه به لحاظ حالات آن صفات، دو وجه مختلف شيء واحدند، و پديدآورنده دو سلسله متقابل، بهطوري كه نظام و اتصال تصورات همانند نظام و اتصال اشیاء و یا متصورات است و چنانکه «ویندلبند» تفطن جسته این از ویزگی فلسفهٔ راستین است، که در آن نظام تصورات باید برابر نظام واقعی اشیاء باشد. مراجعه شود به:

Windelband, A History of Philosophy, vol. 2, p. 396.

<sup>.</sup> در این تبصره، نشان می دهد که چگونه حالت بعد و تصور آن شیء واحد است، که به دو صورت ظاهر شده است.

قضية ٨. تصورات اشياء جزئي ١٦ يا حالات معدوم، بايد در تصور ٢٦ نامتناهي خدا به همان ترتیب موجود باشند که ذوات بالفعل اشیاء جزئی ۲۲ یا حالات در صفات خدا مندرجند.

برهان: این قضیه از قضیه قبل واضح می شود، واضحتر از آن، از تبصره قبل. نتیجه: از این قضیه چنین برمی آید که وقتی که اشیاء جزئی وجود ندارند، مگر از این حیث که در صفات خدا مندرجند، وجود ارتسامی ۲۲ یا تصورات آنها نیز وجود ندارند، مگر از این حیث که تصور نامتناهی خدا وجود دارد. وقتی که موجودیت اشیاء جزئی پذیرفته شد، نه تنها از این حیث که در صفات خدا مندرجند، بلکه همچنین از این حیث

که دیمومت دارند، تصورات آنها نیز مستلزم وجودی خواهند بود که بهواسطهٔ آن دیمومت

تبصره: اگر کسی برای توضیح بیشتر آنچه گفتهام مثالی بخواهد، من نمی توانم برای وى مثالي بياورم كه أن را بهطور كامل واضح نمايد، زيرا نمونهٔ دقيقي وجود ندارد. با وجود این میکوشم، تا آنجا که ممکن است این نکته را روشن کنم: برای مثال دایره دارای این خاصیت است که اگر هر تعدادی خطوط مستقیم در داخل آن یکدیگر را قطع کنند، قائم الزاويه هايي كه به واسطهٔ تقسيم آنها به وجود مي آيند با هم برابرند، بنابراين، يك دايره محتوی قائمالزاویههای بینهایت است، که با یکدیگر برابرند، اما نمیتوان گفت که هیچیک

۴۱. یعنی صور علمی اشیاء جزئی. در این قضیه کیفیت علم خدا را به معدومات بیان میکند و مانند حکمای ما معدوم را دو نوع میداند: نوعی که در خارج موجود نیست، اما امکان وجود دارد، نوع دوم در خارج موجود نیست و هرگز امکان وجود هم ندارد، یعنی که ممتنع است و بهاصطلاح منکلمین معتزلی منفی. عدم وجود نوع دوم با قدرت مطلقهٔ خدا تنافی ندارد و عدم علم خدا هم به آنها با علم مطلق خدا متنافی نمینماید. اما معدومات نوع اول و فقط این نوع معلوم خدا هستند. ر.ک به:

Wolfson. The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 29.

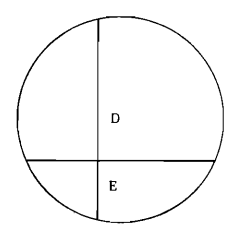
۴۲. مقصود علم خداست.

۴۳. عبارت من (formal essences) essentiae formales) است، که به گفتهٔ ولفسن، بهجای اصطلاح قرون وسطائی potential things است که مقصود همان نوع اول معدوم است که گفته شد ممکن الوجود است. برای آگاهی بیشتر مراجعه شود به:

The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 29.

و حاشيه تبصرهٔ قضيهٔ ١٧، بخش ١ و حاشيهٔ قضيهٔ ٥، بخش ٢.

۴۴. یا «ذهنی» به جای Objective being) esse objecctivum). مراجعه شود به حاشیهٔ برهان قضیهٔ ۳۰،



از آنها موجود است، مگر از این حیث که دایره موجود است و نیز ممکن نیست، تصور هیچیک از این قاتمالزاویه ها وجود داشته باشد، مگر از این حیث که در تصور دایره مندرج است، با این همه فرض کنیم که از این قائمالزاویههای نامتناهی، فقط دو قائمالزاویه، یعنی E و D موجود است. تصورات اینها اکنون صرفاً، از این حیث که در تصور دایره مندرجند موجود نیستند، بلکه همچنین از این حیث که مستلزم وجود آن قائمالزاویهها هستند، و همین است که آنها را از تصور سایر قائمالزاویهها متمایز میسازد.

#### قضمية ٩. <sup>١٥</sup> علت تصور شيء جزئيي كه بالفعل موجود است خداست، اما نه از اين حيث

۴۵. این سؤال و اعتراض متداول که «چگونه ممکن است موجود مجرد، که کامل، تغیرناپذیر و بسیط و احنیان است، به موجود مادي، كه ناقص و متغير و مركب و متحرك است، عالم باشد»، به اسپينوزا وارد نيست، كه او ميان محرد و مادی تضادی نمی بیند. اما اعتراض به صورت زیر وارد است که چگونه ممکن است موجود نامتناهی به موجود متناهى علم بيابد؟ ابن قضيه (قضية ٩) متوجه ابن سؤال است و ابن نظير سؤالي است كه در قضية ٢٨، بخش ١، مطرح شد که چگونه ممکن است نامتناهی علت متناهی باشد؟ پاسخ در هر دو مورد یکسان است و خلاصهاش این است: همان طور که خدا مستقیما علت نامتناهی وجود کل نامتناهی است ( که سلسله های نامتناهی متصل و مرتبط علل و معنولات اجزاي أن كل هستند) و من غيرمستقيم علت اشياء جزئي متناهي، همين طور، علت مستقيم تصور كل نامتناهی است (که سلسلههای تصورات علل و معلولات نامتناهی مندرج در صفت فکر اجزای آن هستند) و علت غیرمستقیم تصورات اشیاء جزئی متناهی. پس همان طور که خدا علت مستقیم و فریب وجود اشیاء جزئی متناهی نبست، که علت مستقیم و قریب هر شیء جزئی شیء جزئی دیگر است، همین طور علت مستقیم قریب تصور اشباء جزئی نیست، للکه علمت مستقیم و قریب هر تصور جزئی، تصور جزئی دیگر و یا خداست، از این حیث که به صور نصورات جزني نعتن بافته است، و به همين قياس نا بينهايت. نتبحه اينكه علم خدا مستقيما به كل نامتناهي تعلق ميهابد و علمش به اشياء جزئي متناهي من غيرمستقيم است. يعني كه علم خدا به جزئيات از راه علم به كل است.

است که به واسطهٔ تصور شیء جزئی دیگری متعین شده <sup>۴۸</sup> است (قضیهٔ قبلی)، اما به موجب قضیهٔ ۷، همین بخش، نظام و اتصال تصورات همان نظام و اتصال اشیاء است، بنابراین، علم به چیزی که در متصوَّری رخ می دهد در خدا موجود است، اما فقط از این حیث که او تصور آن شیء متصوَّر را داراست. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۰ . <sup>۱۹</sup> جوهریت ۵۰ به ذات انسان متعلق نیست، یا به عبارت دیگر جوهر مقوّم صورت انسان ۵۱ نیست.

برهان: جوهریت مستلزم وجود ضروری است (قضیهٔ ۷، بخش ۱)، بنابراین، اگر جوهریت به ذات انسان مرتبط باشد، وجود انسان بالضروره از وجود جوهر ناشی میشود (تعریف ۲ همین بخش) و در نتیجه انسان باید موجودی ضروری باشد، که نامعقول است (اصل متعارف بخش ۱)؛ بنابراین، جوهریت به ذات انسان متعلق نیست. مطلوب ثابت شد.

#### ۸۲ اخلاق

که او نامتناهی است، بلکه از این حیث که اعتبار شده است که او بهواسطهٔ تصور شیء جزئی دیگری که آن هم بالفعل موجود است متعین شده است. ۲۶ که او (خدا) علت این تصور نیز هست، از این حیث که بهواسطهٔ تصور سومی متعین شده است، و همین طور تا بینهایت.

برهان: تصور شیء جزئیی که بالفعل موجود است حالت جزئی فکر است، که جدا از حالات دیگر آن است (نتیجه و تبصرهٔ قضیهٔ ۸، همین بخش). بنابراین (به موجب قضیهٔ ۶، همین بخش)، معلول خداست. البته فقط از این حیث که او شیء متفکر است، اما نه از این حیث که او شیء متفکر است، اما نه از این حیث که او شیء متفکر مطلق است (قضیهٔ ۲۸، بخش ۱)، بلکه از این حیث که اعتبار شده است که بهواسطهٔ حالت دیگر فکر متعین شده است. باز او از این حیث که اعتبار شده با حالت دیگری تعین یافته علت این حالت دوم است، و همین طور تا بینهایت. اما نظام و اتصال تصورات (قضیهٔ ۷، همین بخش) همان نظام و اتصال علتهاست. بنابراین، علت هر تصور جزئی تصور جزئی دیگر یعنی خداست از این حیث که با تصور دیگری تعین یافته است، و همین طور تا بینهایت. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: هر چیزی که در شیء متصور جزئی رخ میدهد، علم به آن در خدا موجود است، امّا فقط از این حیث که او تصور آن شیء را داراست. ۴۷

برهان: هر چیزی که در متصوری رخ می دهد، تصور آن در خدا موجود است (قضیة ۳، همین بخش)، نه از این حیث که او نامتناهی است، بلکه از این حیث که اعتبار شده

۴۸. به حاشیهٔ قضیهٔ ۹ مراجعه شود.

۴۹. چنانکه مشاهده شد و در گذشته هم اشاره کردیم، از قضیهٔ ۱ تا پایان قضیهٔ ۹، بحث در خصوص عالم کبیر (macrocosm) بود، که خدا و صفات او و نیز حالات مختی از آنها مورد بحث قرار گرفت. اکنون از این قضیه صحت دربارهٔ عالم صغیر (microcosm) یعنی انسان و نفس (ذهن) و بدن او و ارتباط بین آنها را آغاز میکند و تا پایان قضیهٔ ۱۳ این بخش ادامه میدهد و نشان میدهد که همانطور که میان خدا و انسان شباهتهایی برقرار است، فرقهایی هم موجود است؛ مثلاً، خدا جوهری است واحد که بهواسطهٔ دو صفت بعد و فکر ظاهر شده است. انسان هم شیء جزئی واحد است که از دو حالت بدن و نفس (ذهن) ترکیب یافته است و نیز خدا به ذات خود عالم است و از علم به ذات به اشیاء ناشی از ذات علم میباید. انسان هم به خود علم دارد و از علم به خود به اشیاء خارج از خود علم میباید. پس ملاحظه شد که مشابهتی موجود است میان ارتباط فکر و بعد در خدا و نفس و بدن در انسان. با وجود این، چنانکه اشاره شد، میان خدا و انسان فرقهایی هم وجود دارد و نخستین فرق بنیادی میان نسبت فکر و بعد صفات آن هستند، پس او موضوع زیر ایستای آنهاست، نه مرکب از آنها، ولی انسان جوهر نیست و نمیتواند موضوع زیر ایستای نفس و بدن خود باشد، بلکه مرکب از آنهاست و لذا این قضیه با این جمله شروع شد که جوهرتت به ذات انسان تعلق ندارد، بعنی انسان حوهر نیست.

<sup>50,</sup> the being of substance

the form of man .۵۱ مقصود از صورت انسان فعلیت اوست، چنانکه در نسخهٔ C ترجمه شده است به: «the actual being of man». میتوان بهجای آن انتیت و عینتیت نیز بهکار برد.

چنانکه در بالا گفته شد، مقصود او این است که انسان جوهر نیست، زیرا اگر جوهر باشد، لازم میآید که واجبالوجود بالذات باشد، که نامعقول است و نیز تعدد جواهر لازم میآید که این هم نامعقول است. شگفتا مطلبی به این سادگی و کوتاهی را چقدر پیچیده و مطوّل بیان کرده است.

اما نه کلی که در گذشته گفته شد. او به وجود کلیات عقیده ندارد و لذا عقیدهٔ او با عفیدهٔ برخی از فلاسفهٔ ما که گفتهاند علم خداوند به جزئیات از راه کلیات است فرق دارد.

۴۶. به ناچار کلمهٔ متعین را به جای «affected» به کار بردم، زیرا معنای متداول و سیادر آن، که «متأثر» باشد، مخصوصاً در فلسفهٔ اسپینوزا، شایستهٔ خدا نیست. واژه های مقید و متحول هم مناسب است. مقصود این است که خدا، از این حیث که نامتناهی است، ممکن نیست علت یک امر جزئی باشد که منناهی است، بلکه فقط از این حیث امکان دارد علت آن باشد که قبلا حالت دیگری اختیار کرده باشد، بعنی به صورت امر جزئی دیگر در آمده باشد و یا چنانکه در فوق گفته شد، علت قریب هر تصور جزئی تصور جزئی دیگر است، و خدا علت بعید آنهاست.

۴۷. یا هر چیزی که در موضوع جزئی تصوری رخ می دهد، علم به آن در حدا موجود است، اما فقط از این حیث درد. در موضوع جزئی تصوری رخ می دهد، علم به آن در حدا موجود است، اما فقط از این که دارد. که او تصور آن را داراست. حاصل این که خدا به تمام اشیائی که در داخل آن سلسله های نامتناهی موجود د علم دارد. The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 33.

# قضيية ١١. نخستين شيئي كه مقوّم٥٩ وجود بالفعل نفس انساني است ع همان تصور شيء

و اگر معدوم شود، آن نیز معدوم میشود، یا چیزی است که ممکن نیست، شیء بدون آن

موجود یا متصوّر شود و آن هم بهنوبهٔ خود، ممکن نیست بدون شیء وجود یابد یا به تصور

آید (تعریف ۲، بخش ۲).

۸۴ اخلاق

تبصره: ممكن است اين قضيه بهوسيلة قضية ٥، بخش ١ هم مبرهن گردد، كه اين قضیه ثابت میکند که دو جوهری که دارای طبیعت واحد باشند وجود ندارند. و از آنجا که ممكن است انسانهای متعدد وجود یابند. بنابراین، آن چیزی که مقوم صورت انسان است جوهریت نیست<sup>۵۲</sup>

بداهت این قضیه از خواص دیگر جوهر نیز برمیآید، مثلاً، از اینکه جوهر طبیعةً نامتناهی لایتغیر لایتجزّی و نظیر آن است، که هر کسی بهآسانی آن را درمییابد ۵۳.

نتيجه: از اينجا برمي آيد كه ذات انسان متقرِّم از بعضي از احوال صفات خداست، زيرا جوهریت به ذات انسان متعلق نیست (قضیهٔ قبلی). بنابراین انسان در خداست (قضیهٔ ۱۵، بخش ۱) و بدون او ممكن نيست وجود يابد يا به تصور آيد. حالي <sup>۵۲</sup> و يا حالتي است که طبیعت خدا را به وجه معین و محدودی ظاهر میسازد (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۵، بخش ۱).

تبصره: همه باید بپذیرند که ممکن نیست بدون خدا چیزی وجود یابد و یا به تصور آید، زیرا همگان قبول دارند که خدا یگانه علت اشیاء است، هم علت ذات و هم علت وجود آنها، و به تعبير متعارف، او تنها مذوّت ذات نيست، بلكه معطى وجود نيز هست. اما در عین حال عدهٔ کثیری میگویند که ذاتی شیء۵۵ چیزی است که ممکن نیست شيء بدون آن وجود يابد يا به تصور آيد، بنابراين معتقد مي شوند كه يا طبيعت خدا به ذات مخلوقات تعلق دارد، يا اينكه ممكن است مخلوقات بدون خدا وجود يابند و به تصور آیند و یا به احتمال قوی افکارشان با هم تناقض دارد. به عقیدهٔ من علت این اشتباه و اغتشاش این است که آنها نظم مخصوص مطالعات فلسفی را رعایت نکردهاند. زیرا با اینکه طبیعت الهی باید در مرحلهٔ نخست مورد مطالعه قرارگیرد، زیرا هم در نظم شناخت اول است و هم در نظام طبیعت، آن را در آخر قرار<sup>۵۶</sup> دادهاند و برعکس، محسوسات را،

مرتبة دوم قرار مىدهند، مانند محمد غزالي كه در آثار خود، كه در واقع همان تكرار مقالات ابن سيناست، نخست به مطالعة الهبات اشتغال ورزيده است. بهطوري كه مشاهده ميشود، اسپينوزا از امثال ابنسينا، كه نخست به مطالعة طبیعت برداحنهاند. حرده میگیرد و تأکید میکند که مطالعات و تأملات فلسفی باید با مطالعه و تأمل دربارهٔ خدا آغاز گردد و او خود در آثارش، از جمله همین کتاب اخلاق این کار را کرده است. لایبنیتس گزارش داده است که أغلب فيلسوفان فلسفة خود را از خلق آغاز كردند. دكارت از نفس آغاز كرد و اسپينوزا از خدا. مراجعه شود به: T.S. Gregory, The Introduction to Spinoza's Ethics, P.V.

<sup>.(</sup>hypotheses: C. fabrications: B. fictions: A) figmentis (۷۷-۵۷-

۵۸. القوم ذات شيء. در خصوص ذاتي مراجعه شود به پاورقي تعريف ۲، همين بخش.

۵۹. بهجای «مقوم» مکون نیز مناسب است.

Actual being of the human mind ۶۰ در گذشته (پاورقی مربوط بهعنوان بخش ۲) دربارهٔ تعریف نفس یا دهن، در فرهنگ اسلامی و واژهٔ mens یا mens humana در زبان لاتین و مرادفات و معادلات آنها به اجمال سخن کف شد. در این کتاب تاکنون به کرات و مرّات از نفس یا ذهن سخن به میان آمده است، بدون اینکه ماهبتش شناسانده شود. اکنون او در این فضیه و در قضایای ۱۳ و ۱۳ به تدریج به تعریف و بیان خصوصیات آن میپردازد و جملهای را به جملهٔ دیگر میافزاید تا به تعریف کامل آن میرسد.

یعنی نفس همان نصور یا صورت جسم است، نه چیزی زاید بر آن و به عبارت دیگر جسم شی، (به تعبیر مرحوم

۵۲. زیرا در این صورت تعدّد و نکثر جواهر لازم آید.

۵۳. پس انسان نمی تواند جوهر باشد زیرا او متناهی، متغیر و متجزی است.

affection . ٥٤ شأن هم مناسب است. مراجعه شود به حاشية تعريف ٥، بخش ١.

۵۵. یا «چیزی که به ذات شیء تعلق دارد».

۵۶. می دانیم که عده ای از فیلسوفان نخست به مطالعهٔ طبیعت اشتغال می ورزند که در آثار خود «طبیعیات» را در اول قرار مىدهند و بعد به مطالعة مابعدالطبيعه مى ردازند و مسائل الهى را مطرح مىسازند، مانند ابن سينا، در كتاب شفا و نجات. اما برخی، برعکس، نخست به مطالعهٔ مابعدالطبیعه و الهیّات اشتغال میورزند و مسائل طبیعی را در

۸۶ اخلاق

فروغی) و یا موضوع نفس است. وصف نفس با «صفت انسانی» جهت احتراز از نفس حیوانی و نباتی و اشاره به قدرت عقلانی نفس و یا عقل است که اختصاص به انسان دارد. چنانکه گذشت، به عقیدهٔ اسپینوزا، برخلاف ارسطو و پیروانش نفس یا ذهن نیز مانند عقل همیشه بالفعل و با شیء، یا موضوع و یا معلوم و متصوّر خود اتحاد دارد. باز در گذشته اشاره شد که او تصور را به معنای عام اعم از امر معقول، محسوس و متخیل و نیز اعم از تصور به معنای متداول و تصدیق به کار می برد و چنانکه ملاحظه می شود نفس و یا ذهن را تصور یا صورت بدن می داند، و لذا ولفس احتمال می دهد که نظر وی تعبیر دیگری از نظر ارسطو باشد که نفس را صورت بدن می دانست. مراجعه شود به: Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 48.

۶۱. مقصود از شیء جزئی جسم است. خلاصه همان طور که به کرات گفته شد، نفس همان تصور (به معنایی که هم اکنون گفته شد) یا صورت جسم است. اینکه آبا نفس با مرگ و زوال جسم از بین می رود یا نه و به عبارت دیگر فانی است یا باقی، از مشکلات فلسفة اسپینوزاست. در بخش ۵ این کتاب مطالبی در این باره گفته شده و ما هم در پاورقیهای مربوطه توضیحاتی خواهیم داد. اما آنچه در اینجا اشاره به آن لازم است این است که طبق نظر اسپینوزا نفس صرفاً یک عمل وظایف الاعضایی بدن نیست، که با بدن به وجود آید و با فنای آن فانی شود. البته فنا در مورد برخی از اعمال آن، مثلاً تخیل، تذکار و نظایر آن صادق است، اما ذات عقلانی و فکری آن از جای دیگر است، که حالتی از صفت فکر نامتناهی است که قبل از وجود بدن از ازل آزال بوده و پس از مرگ بدن بیز تا ابد آباد بافی حذاهد ماند.

۶۲. حالات نکر،

97. به طوری که ملاحظه می شود، او تأکید می کند که نخستین شیء که مقوم انیت و وجود نفس انسان است نصور شیء موجود است نه معدوم، متناهی است نه نامتناهی. فرق میان انسان و خدا از اینجا ظاهر می شود، زبرا جان که گذشت، متعلق علم خدا، یعنی معلومات او، همهٔ اشیائی است که از او ناشی می شوند، که شماره آنها نامتناهی است و در میان آنها اشیاء معدوم (به معنایی که قبلاً توضیح داده شد) نیز موجود است.

همین بخش) نامعقول است، بنابراین، نخستین شیء که مقوم وجود نفس انسان است تصور شیء جزئی است، که بالفعل موجود است. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا برمی آید که نفس انسان جزئی از عقل بی نهایت خداست. <sup>۶۴</sup> بنابراین، وقتی که می گوییم که نفس انسان این یا آن چیز را درک می کند، چیزی جز این نمی گوییم که خدا این یا آن تصور را داراست، اما نه از این حیث که نامتناهی است، بلکه از این حیث که به واسطه طبیعت نفس انسان ظاهر شده است، یا از این حیث که مقوّم ذات نفس انسان است و هنگامی که می گوییم که خدا این یا آن تصور را دارد، نه فقط از این حیث که او مقوّم طبیعت نفس انسان است، بلکه از این حیث که علاوه بر نفس انسان، مقارن با آن تصور شیء دیگری را هم دارد، در آن هنگام چیزی جز این نمی گوییم که نفس انسانی آن شیء را، فقط تا حدی، یا به طور ناقص ادراک می کند.

تبصره: بدون شک، عدهٔ کثیری از خوانندگان در اینجا درنگ خواهند کرد و دربارهٔ اشیاء متعددی اندیشه خواهند کرد که باعث تردیدشان خواهد بود، و لذا از آنها میخواهم تا آرام جلو بروند و گام به گام با من راه بیایند و پیش از آنکه همهٔ مطالب مرا بخوانند دربارهٔ آنها به قضاوت نپردازند.

قضیهٔ ۱۲. هر چه در موضوع<sup>60</sup> تصوری که مقوّم نفس انسان است رخ می دهد، نفس انسان باید آن را درک کند، یا به عبارت دیگر، تصور آن بالضروره در نفس انسان وجود خواهد داشت، یعنی اگر موضوع تصوری که مقوّم نفس انسان است جسم باشد، ممکن نیست چیزی در آن رخ دهد که به وسیلهٔ نفس درک نشود. <sup>55</sup>

برهان: هر چیزی که در موضوع تصوری رخ می دهد، علم به آن ضرورةً در خدا موجود است (نتیجهٔ قضیهٔ ۹، همین بخش) از این حیث که اعتبار شده که او با تصور آن شیء

۶۴. زبراگفته شد که چیزی که مکون و مقوّم نفس انسان است، تصور یا صورت یک شیء است.

۶۵. من به جای object در اینجا موضوع را به شیء، ترجیح دادم، مرحوم فروغی شیء را ترحیح داده است. به جای آن به تناسب مقام متصور و متعلق هم به کار خواهم برد، چنانکه قبلاً هم به کار بردم.

<sup>.</sup> ۶۶ مقصود این است که هر تغیری، در جسم که تصورش مغوّم و مکوّن نفس انسانی است رخ بدهد، نفس از آن آگاه خواهد بود، به دلیل اینکه علم به آن در خدا موجود است و خدا هم مقوّم و مکوّن نفس انسان است و لذا علم به آن در نفس انسانی موجود خواهد بود

انسان است بدن است و آن (قضیهٔ ۱۱، همین بخش) بالفعل موجود است. به علاوه، اگر نفس را موضوع دیگری جز بدن موجود بود، از آنجا که شیئی نیست که آن را اثری نباشد (قضیهٔ ۳۶، بخش ۱) لازم می آید که تصوری از این اثر بالضروره در نفس ما موجود باشد (قضیهٔ ۱۱، همین بخش)، اما (اصل متعارف ۵، همین بخش) چنین تصوری وجود ندارد. بنابراین، موضوع نفس ما بدنِ موجود است، نه چیز دیگر. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا برمی آید که انسان مرکب از بدن و نفس است و بدن انسان، آن طور که درکش میکنیم، موجود است.

تبصره: از اینجا نه فقط می فهمیم که نفس انسان با بدن او متحد است، بلکه همچنین نحوهٔ این اتحاد<sup>۶۸</sup> نیز فهمیده می شود. اما هیچکس بدون این که قبلاً با طبیعت بدن ما آشنایی تام داشته باشد، نمی تواند آن را به طور کامل یا متمایز بفهمد، زیرا اموری که تاکنون ثابت کرده ایم همه عامّند و به انسان، بیشتر از جزئیات دیگر، که همهٔ آنها دارای نفسند، ۶۹ هر چند در مراتب مختلف، مربوط نیستند؛ زیرا، از هر شیئی در خدا بالضروره تصوری موجود است که او علت آن است، به همان ترتیبی که تصور بدن انسان در او موجود است و لذا هر سخنی که دربارهٔ تصور بدن انسان گفته ایم، بالضروره دربارهٔ تصور سایر اشیاء حقیقت دارد. به هر حال نمی توانیم انکار کنیم که تصورات مانند موضوعات آنها با یکدیگر فرق دارند و اینکه تصوری برتر از تصور دیگر و حاوی واقعیت بیشتری است، همان طور که موضوعی نسبت به موضوع دیگر برتر و محتوی واقعیت بیشتر است. بنابراین، برای اینکه اختلاف نفس انسان و سایر اشیاء و نیز برتری آن را نسبت به آنها معلوم کنیم، همان طور

متعین شده است، یعنی (قضیهٔ ۱۱، همین بخش) از این حیث که او مقوّم نفس هر شیء است. بنابراین هر چیزی که در موضوع تصوری که مقوّم نفس انسان است رخ میدهد، علم به آن ضرورةً در خدا، از این حیث که او مقوّم طبیعت نفس انسان است موجود است. به عبارت دیگر (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) علم به این شیء بالضروره در نفس موجود خواهد بود، یا نفس آن را درک خواهد کرد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: این قضیه از تبصرهٔ قضیهٔ ۷، همین بخش آشکارا قابل استنباط است و با وضوح بیشتری فهمیده میشود. خواننده به آن مراجعه کند.

قضیهٔ ۱۳. موضوع تصوّری که مقوّم نفس انسان است، جسم، یا حالت معیّنی از بعد است، که بالفعل موجود است و نه چیز دیگر. ۶۷

برهان: اگر بدن موضوع نفس انسان نباشد، تصورات احوال بدن، در خدا از این حیث که او مقوِّم نفس ماست، موجود نخواهند بود (نتیجهٔ قضیهٔ ۹، همین بخش)، بلکه از این حیث موجود خواهند بود که او مقوِّم نفس شیء دیگر است، یعنی (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) تصورات احوال بدن در نفس ما موجود نخواهند بود. اما (اصل متعارف ۴، همین بخش) ما تصوراتی از احوال بدن داریم. بنابراین، موضوع تصوری که مقوِّم نفس ۱۹۶۰ همان طور که مقوم نفس که داده عبارت اسیونا که موضوع (objecto) در جاهای دیگر (ideato) تصوری را که مغوم نفس انسان است جسم میداند، این نکته را تلقین میکند که رابطهٔ میان نفس و جسم از نوع رابطهٔ میان عالم و معلوم است، یعنی که نفس عالم و جسم معوم آن است. مراجعه شود به:

G.H.R. Parkinson, Spinoza's Theory of Knowledge, p. 105.

اتا از سایر عبارات اسینوزا برمیآید که نسبت میان آنها به هم پیوستگی است به گونهای که هر دو بیانگر شیء واحدند.

باید توجه کرد، در اینجا نیز میان انسان و خدا از جهتی مشابهت و از جهتی دیگر مفارقت مشاهده می نود. جهت
مشابهت در این است که خدا به ذات خود عالم است، انسان هم به بدن خود عالم است، اما مفارقتشان در این است
که خدا یک مرتبه و یک جا هم به ذات خود علم دارد و هم به همهٔ اشیائی که بالضروره از او ناشی می نوند، ولی
انسان در مرتبهٔ اول به بدنش علم بیدا می کند و در مرتبهٔ دوم به اشیائی که خارج از بدن او هستند. به علاوه خدا به
دات خود، به تمام صفات نامتناهیش علم دارد، ولی نفس انسان به عنوان حالتی از فکر او فقط به بدنش علم می یابد
که حالتی از بعد است زیرا انسان برخلاف خدا جوهر واحدی نیست که نفس و بدن صفات او باشند، بلکه او مرکب از
نفس و بدن است. اما با این که انسان از نفس و بدن ترکیب یافته و دو چیز جدا و منمایز از یکدیگر به نظر می آیند، با
وجود این با هم وحدت دارند و مانند دو رویهٔ یک سکه و یا دو سوی یک خط منحنی هستند که از یک و محدب و
از سوی دیگر مقعر می نماید و نفس در برخی از اعمالش وابستگی کامل به بدن دارد. به حاشیهٔ قضیهٔ ۱۱ این بخش
مادعه شدد.

۶۸. كمي پيس گفته شد كه ممكن است رابطه نفس با جسم رابطه عالم با معلوم و يا عاقل با معقول باشد.

<sup>99.</sup> معتبود از عبارت «همهٔ آنها دارای نفسند» «همه ذیحیانی» و «همه ذیشعوری» طبیعت (panpsychistic) بیست، بذکه منظور این است که کلمهٔ نفس (animal-soul)، عاری از معنای شعور و حیات به تمام اشیاء قابل اطلاق است. زیرا او نفس را به مفهرم ذیحیات و ذیشعور به کار نمی برد، بلکه چنانکه گذشت آن را «تصور جسم» می داند که عام است و در خدا موجود است، و لذا می گوید: نفس آنها در مراتب مختلف است. ولفسن می نویسد مقصود وی از این عبارت دفیقا همان است که ارسطو از این کلام خود که می گوید: «همهٔ اشیاء، در مراتب مختلف، دارای صوربند» فصد می کند. مراجعه شود به

The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 59.

اما سخن ولفسن بی اساس است. زیرا عبارت متن صراحت دارد که تصور اشیاء در خدا (به اصطلاح حکمای ما در علم خدا) موجود است و این از اصطلاح ارسطویی «صورت» که وجود خارجی دارد دور و به اعیان ثابتهٔ عرفای ما که وجود عممی دارند نزدیک است.

برهان: فرض من این است که قسمت اول این خود بدیهی است. اما این که اجسام از جهت جوهر از هم تمایز نمییابند، از قضایای ۵ و ۸، بخش ۱، واضح است و واضحتر از آن، از آنچه در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۵، بخش ۱، گفتهام ۲۲.

حكم ٢: همة اجسام در بعضى از وجوه با هم اشتراك دارند٧٠.

برهان: زیرا همهٔ اجسام در این اشتراک دارند که مستلزم تصور صفت واحد و یکسان هستند (تعریف ۱، همین بخش). به علاوه در این اشتراک دارند که عموماً قابل حرکت و سکونند و حرکتشان گاهی تند است و گاهی کند.

حکم ۳: جسمی که در حال حرکت یا سکون است باید به وسیلهٔ جسم دیگری به حرکت یا سکون موجب شده است حرکت یا سکون موجب شده است و این جسم نیز به وسیلهٔ جسمی دیگر موجب شده است و همین طور تا بی نهایت ۷۵.

برهان: اجسام اشیاء جزئی هستند (تعریف ۱، همین بخش) که (حکم ۱) از جهت حرکت و سکون از هم متمایز می شوند و بنابراین، هر یک باید بالضروره، به وسیلهٔ شیء جزئی دیگری به حرکت یا سکون موجّب شده باشد (قضیهٔ ۲۸، بخش ۱)، یعنی (قضیهٔ ۶، همین بخش) به وسیلهٔ جسم دیگری که (اصل متعارف ۱) همچنین در حال حرکت یا سکون است. اما به همین دلیل، ممکن نیست این جسم هم در حرکت یا سکون باشد، مگر اینکه به وسیلهٔ جسم دیگری به حرکت یا سکون موجّب شده باشد و باز، به همین دلیل، آن هم باید به وسیلهٔ جسم دیگری موجّب شده باشد و همین طور تا بی نهایت. مطلوب ثابت شد. باید به وسیلهٔ جسم دیگری موجّب شده باشد و همین طور تا بی نهایت. مطلوب ثابت شد. نتیجه: از اینجا برمی آید که جسم متحرک به حرکت خود ادامه می دهد تا اینکه به

David Ross, Aristotle, p. 94.

که گفتهایم، نخست باید طبیعت موضوع، یعنی طبیعت بدن انسان را بشناسیم. اما من در اینجا، نه قدرت شناساندن آن را دارم و نه این شناساندن برای آنچه میخواهم مبرهن سازم ضرورت دارد. با وجود این، بهطور کلی خواهم گفت که هر جسمی نسبت به اجسام دیگر استعداد فعل و انفعال بیشتری داشته باشد، همزمان، نفس این جسم نیز نسبت به نفوس دیگر مستعد ادراک امور بیشتری خواهد بود. و هر اندازه که افعال یک جسم فقط به خودش مربوط باشد و اجسام دیگر در فعل با آن کمتر مشارکت داشته باشند، نفس این جسم نیز برای فهم متمایز مستعدتر خواهد بود. به این صورت، میتوانیم برتری نفسی را بر نفس دیگر معلوم کنیم و نیز دلیل این را بدانیم که چرا فقط یک شناخت خیلی مغشوش و درهمی از بدن خود داریم، و امور کثیر دیگری که از اینها استنتاج خواهیم کرد. به همین دلیل، فکر میکنم که اکنون سزاوار است که حقایق مذکور را بهدرستی شرح دهم و مبرهن سازم که برای این مقصود ضروری است که قبلاً چند کلمهای در خصوص طبیعت اجسام گفته شود.

اصل متعارف ۲<sup>۰</sup> ۱: هر جسمی یا در حال حرکت است یا در حال سکون.

اصل متعارف ۲: هر جسمی که در حال حرکت است گاهی کند حرکت میکند، گاهی تند.

حکم ۱: اجسام از جهت حرکت و سکون و تندی و کندی از هم تمایز مییابند نه از جهت جوهر<sup>۷۱</sup>.

به جوهریت، یعنی صورت آنها، مدخلیتی نمیدهد.

٧٢. ربرًا در أن حاها ثابت شد كه جوهر فقط به خدا فابل اطلاق است.

۷۳. بعنی همه مستلزم تصور صفت «بَعد)اند.

۷۴. او در این حکم اصل علبت حرکت را بیان میکند. پیش از وی، ارسطو این اصل را به صورت زیر بیان کرده بود: «هر منحرکی بهوسینهٔ چنزی به حرکت در آمده است». مراجعه شود به:

۷۵. پیش از او جمهور ارسطوییان و قرون وسطایبان، وجود سلسلهٔ علل و معلولات نامتناهی را محال دانسته بودند، اما چنانکه در پیش گذشت او امکان وجود سلسلهٔ علل و معلولات نامتناهی را پدیرفته است، به شرط اینکه تمام سلسله در باطن یک علت نامتناهی علت خود مندرج باشند. و لذا این حکم را با این جمله پایان داد: «همین طور تا بی نهایت».

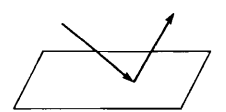
۷۰. اسلاف اسپینوزا طبق سنت فلسفی، معمولاً، اجسام را به ساده و مرکب تقسیم کردهاند و مرکب را هم به دو قسم دانستهاند. قسمی از اجزای مشابه ترکیب یافته و قسم دیگر از اجزای غیرمشابه و بهترتیب، دربارهٔ اجسام مذکور به بحث و گفتگو پرداختهاند. بهطوری که ملاحظه میشود، اسپینوزا هم، با پیروی از همان تقسیم سنتی، در میان فضایای ۱۳ و ۱۴، تحت عناوین اصول متعارفه، احکام، تعاریف، تبصره و اصول موضوعه، با همان ترتیب سنتی، در سه فسست متعایز به بیان مطالب میپردازد. اول: در اصول متعارفة اول و دوم و متعاقب آن در سه حکم، دربارهٔ احسام ساده گفتگو میکند. دوم: با ایراد تعریف و سه اصل متعارف و با ذکر احکام چهارم تا هفتم، در خصوص احسام مرکبی که از احزای مشابه ترکیب یافتهاند بحث میکند که در تبصرهٔ حکم هفتم میگوید: تا اینجا شبتی را تصور کردهایم که فقط از اجسامی ترکیب یافته است که آنها صرفاً بهواسطهٔ حرکت و سکون و تندی و کندی از هم نمایز بافتهاند، بعنی که آن شیء از ساده ترین اجسام مرکب شده است. سوم: در تبصرهٔ حکم هفتم و با ایراد شش اصل موضوع راجع به اجسامی بحث میکند که از اجزای غیرمشابه مرکب شده است.

۷۱. از آنجاکه بر خلاف اسلاف خودکلمهٔ جوهر را به ماده و صورت و نیز اجسامی که از آنها ترکیب یافتهاند اطلاق نمیکند، لذا بر خلاف آنها تمایز اجسام ساده را فقط از جهت حرکت و سکون و تندی و کندی می داند و در تمایز در تمایز

وسیلهٔ جسم دیگری به سکون موجب شود و جسم ساکن نیز در حال سکون باقی می ماند تا اینکه به وسیلهٔ جسم دیگری به حرکت موجب شود. به راستی، این خود بدیهی است، زیرا اگر من فرض کنم که مثلاً جسم «الف» در حال سکون است و در این حال به اجسام دیگری که در حال حرکتند توجه نکنم، نمی توانم در خصوص جسم «الف» چیزی بگریم جز اینکه آن در حال سکون است و اگر بعداً جسم «الف» به حرکت در آید، مسلماً حرکت آن نتیجهٔ سکون قبلی آن نیست، زیرا ممکن نبود از سکون آن جز این نتیجه شود که آن باید همچنان در سکونش باقی بماند. اگر برعکس فرض شود که جسم «الف» در حال حرکت است، تا وقتی که فقط به جسم «الف» توجه داریم، یگانه چیزی که می توانیم در بارهٔ آن بگوییم این است که آن جسم در حال حرکت است. و اگر بعداً ساکن شود، مسلماً ممکن نیست این سکون نتیجهٔ حرکت قبلی باشد، زیرا از حرکت آن ممکن نبود چیزی ناشی شود جز اینکه آن باید همچنان حرکت کند. بنابراین، سکون باید نتیجهٔ چیزی باشد که در جسم «الف» موجود نیست، یعنی یک علت خارجی که جسم مذکور به وسیلهٔ آن به سکون موجب شده است.

اصل متعارف ۱: تمام حالاتی که در آنها جسمی از جسم دیگر متأثر می شود، از طبیعت جسم متأثر و همچنین از طبیعت جسم موّثر ناشی می شوند، به طوری که امکان می یابد که یک جسم و همان جسم، به انحای مختلف، مطابق با اختلاف طبایع اجسام محرّک آن، حرکت کند و برعکس ممکن می شود که اجسام مختلف به وسیلهٔ یک جسم و همان جسم، به انحای مختلف به حرکت در آیند.

اصل متعارف ۲: وقتی که جسم در حال حرکت، با جسم ساکنی که نمی تواند حرکت کند، برخورد کند، برمیگردد و به حرکتش ادامه می دهد و زاویهٔ خط حرکت برگشت با سطح جسم ساکن، که جسم متحرک با آن برخورد کرده است برابر است با زاویهای که خط حرکت برخورد با همان سطح به وجود آورده است.



تمام آنچه گفته شد مربوط به ساده ترین اجسام است، که فقط از جهت حرکت و سکون و تندی و کندی از هم متمایز می شوند. اکنون دربارهٔ اجسام مرکب سخن می گوییم:

تعریف: هرگاه تعدادی از اجسام، که به یک اندازه یا اندازههای مختلف هستند، به وسیلهٔ اجسام دیگر، طوری تحت فشار قرار گیرند که به صورت امر متصل درآیند ۲۶، یا اگر با سرعتهای یکسان یا مختلف در حرکتند، حرکات خود را، به نسبت معینی به یکدیگر منتقل سازند، گوییم که این اجسام با هم متصل شده و یک جسم یا یک شیء جزئی را پدید آوردهاند که بهواسطهٔ همین پیوستگی از اجسام دیگر تمایز مییابند.

اصل متعارف ۳: هر چه اجزای یک شیء جزئی یا یک جسم مرکب، در سطحی بزرگتر یا کوچکتر به هم پیوسته باشند، به همان اندازه، به سختی یا آسانی بیشتری میتوان وضع آنها را دگرگون ساخت و در نتیجه به سختی یا آسانی بیشتری شکل آنها تغیّر می بابد. بنابراین، من اجسامی را که اجزای آنها در سطح بزرگتری به هم پیوسته اند سخت و اجسامی را که اجزای آنها در سطح کوچکتری به هم پیوسته اند نرم می نامم و اجسامی را که اجزای آنها در میان یکدیگر در حرکتند مایع می خوانم.

حکم ۴: اگر از یک جسم یا یک شیء جزئی که از تعدادی از اجسام مرکب شده، اجسامی جدا شود و در همان حال اجسام دیگری با همان تعداد و با همان طبیعت جای آنها را بگیرد، آن شیء جزئی همان طبیعت قبلی را، بدون هیچ تغیری در صورت آن حفظ خواهد کرد.

برهان: اجسام از جهت جوهر از هم متمایز نیستند (حکم ۱). آن چیزی که صورت یک شیء جزئی را پدید میآورد همان اتصال اجسام است (تعریف قبلی) که این اتصال (فرضاً) با وجود تغیّر مستمر اجسام حفظ شده است. بنابراین، این شیء جزئی طبیعت خود را حفظ خواهد کرد، هم از جهت جوهر و هم از جهت حالت. مطلوب ثابت شد.

حکم ۵: اگر اجزای ترکیب کنندهٔ یک شیء جزئی طوری بزرگتر یا کوچکتر گردند که همان نسبتهای قبلی حرکت و سکون را در میانشان حفظ کنند، این شیء جزئی، بدون اینکه تغیری در صورتش پیدا شود، طبیعت قبلی خود را حفظ خواهد کرد.

الا بهوسیلهٔ اجلیام دیگر طوری با هم تداخل کنند که همواره با هم در تماس باشند.

اگر به این ترتیب تا بینهایت پیش برویم، میتوانیم به آسانی تصور کنیم که کل طبیعت عبارت است از تنها یک شیء جزئی که اجزای آن، یعنی اجسام، به انحای بینهایت با هم فرق دارند، بدون این که در کل مفروض تغیری پیدا شود ۲۸. اگر غرض من این بود که مخصوصاً در خصوص جسم سخن بگویم، لازم میبود که این مطالب را بهطور کامل مبرهن سازم. اما چنانکه قبلاً گفته ام، من غرض دیگری دارم و این مطالب را صرفاً برای این خاطرنشان ساختم که به کمک آنها بتوانم آن اموری را که در نظر دارم به آسانی به اثبات برسانم.

### اصول موضوعه٧٩

۱. بدن انسان، از اجزای کثیری مرکب است که طبایعشان با هم مختلفاند و هر یک از این اجزا نیز از اجزای متعدد دیگری مرکب است ۸۰.

۲. اجزائی که بدن انسان از آنها مرکب است بعضی مایع است، بعضی نرم و بعضی سخت.

۳. اجزائی که بدن انسان از آنها مرکب است و در نتیجه خود بدن انسان، بهوسیلهٔ علل خارجی، به طرق مختلف تحت تأثیر قرار میگیرند.

۴. بدن انسان برای حفظ خود به اجسام کثیر دیگری نیازمند است، تا بهوسیلهٔ آنها دوام و به عبارت دیگر حیات تازه بیابد ۸۱.

#### ۹۴ اخلاق

برهان: برهان این قضیه به گونهٔ برهان قضیهٔ قبلی است.

حکم ۶: اگر تعدادی از اجسام ترکیب کنندهٔ یک شیء جزئی، بر اثر فشار وارد، حرکت خود را از مسیری به مسیر دیگر به گونهای تغییر دهند که، با وجود این، به ادامهٔ حرکت خود قادر باشند و حرکاتشان را به همان نسبت قبلی به یکدیگر منتقل کنند، این شیء جزئی، بدون اینکه صورتش تغییر یابد، طبیعتش را حفظ خواهد کرد.

برهان: این خود واضح است، زیرا فرض این است که این شیء جزئی تمام آنچه را که، طبق تعریف، مقوِّم صورت آن است حفظ میکند.

حکم ۷: به علاوه شیء جزئی که این گونه ترکیب یافته است، چه به صورت کل حرکت کند و چه در آن مسیر، طبیعت خود را حفظ میکند، مشروط بر اینکه هر جزئی حرکتش را حفظ کند و مانند قبل آن را به اجزای دیگر انتقال دهد.

برهان: این برهان از تعریف شیء جزئی واضح است. نگاه کنید به تعریف قبل از حکم ۴.

تبصره: بنابراین، می بینیم چگونه ممکن است که شیء جزئی مرکب به انحای متعدد تحت تأثیر قرار گیرد و با وجود این طبیعتش را حفظ کند. تا اینجا، ما شیء جزئی را طوری تصور کرده ایم که فقط از ساده ترین اجسام، یعنی اجسامی که به واسطهٔ حرکت و سکون، کندی و تندی از یگدیگر متمایز می شوند، ترکیب یافته است. اگر اکنون نوع دیگری از شیء جزئی را اعتبار کنیم، که از جزئیات متعدد مختلفة الطبایع ترکیب یافته است، خواهیم دید که ممکن است به انحاء متعدد دیگر تحت تأثیر قرار گیرد و با وجود این طبیعتش محفوظ بماند. زیرا از آنجا که هر یک از اجزای آن از اجسام متعددی ترکیب یافته هر جزئی (برابر حکم قبل) بدون تغیر طبیعتش قادر خواهد بود که گاهی کندتر و گاهی تندتر حرکت کند و در نتیجه حرکتش را گاهی کندتر و گاهی تندتر به بقیهٔ اجزاء منتقل سازد ۲۷٪ اگر اکنون، نوع سومی از شیء جزئی را تخیل کنیم که از نوع دوم مرکب شده باشد، خواهیم دید که ممکن است به انحاء متعدد تحت تأثیر قرار گیرد، بدون اینکه صورتش تغیر یابد.

۷۸. عبارات مذکور به این مطلب مهم دلالت میکند که اسپینوزا چگونه تصور میکند که در داخل کل نامتغیر، تغیّر پیدا شود. بعنی که کل طبیعت را یک امر جزئی تصور میکند که اجزای آن، یعنی اجسام بدون اینکه تغیّری در کل پیدا شود، به انحای بینهایت منفیر میشوند. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

G.H.R. Parkinson, Spinoza's Theory of Knowledge, p. 80.

۷۹. در دو اصل موضوع اول و دوم به مقایسهٔ عالم کبیر macrocosm و عالم صغیر microcosm یعنی انسان نظر دارد و این معنی را می رساند که همان طور که عالم از اجزاء و اشیاء مختلف الطبایع، از قبیل جماد، نبات، حیوان، مایع و بخار مرکب است. انسان هم که عالم صغیر است، از اجزاء مختلفی مرکب است که بعضی نرم است، بعضی سخت است و بعصی دیگر مایع و در چهار اصل موضوع دیگر، به پارهای از تغیرات وظایف الاعضائی بدن اشاره می کند، که نحت تأثیر اجسام خارجی پیدا می شوند و نیز به پارهای از تغیرات نظر دارد که قدرت انسان در اجسام خارجی به وجود آورد.

۸۰. ۲): و هر یک از آنها، در ذات خود بسیار پیچیده است.

۸۱. یعنی بدن انسان بهواسطهٔ جذب غذا نیزکه به اجزای بدنش تبدیل میهابد، از اشیاء خارجی متأثر شود.

او در نتیجه حرکاتش را، با سرعتهای متنوع به بقیه اجزا منتقل می سازد.

۵. وقتی که جزء مایع بدن انسان بر اثر تحریک یک جسم خارجی، با جزء نرم آن چندین بار برخورد کند، سطح این جزء را دگرگون میسازد و علاماتی روی آن میگذارد که گویی آثار آن جسم محرک خارجی است<sup>۸۲</sup>.

 بدن انسان می تواند اجسام خارجی را به انحای متعدد به حرکت درآورد و به صور متنوع منتظم سازد.

قضیهٔ ۱۴. نفس انسان این استعداد را دارد که اشیاء کثیری را درک کند و این استعداد متناسب است با استعداد بدن او که بتواند تأثیرات کثیری را بپذیرد ۸۲.

برهان: بدن انسان (اصل موضوع ۳ و ۶) بهوسیلهٔ اجسام خارجی، به انحای متعدد، تحت تأثیر قرار میگیرد، و این استعداد را دارد که اجسام خارجی را به انحای متعدد تحت تأثیر قرار دهد. اما نفس انسان (قضیهٔ ۱۲، همین بخش) باید همهٔ اموری را که در بدن انسان رخ میدهد درک کند. بنابراین، استعداد این را دارد که اشیاء کثیری را درک کند و این استعداد متناسب است با استعداد بدن او که بتواند تأثیرات کثیری را بپذیرد. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۵. تصوری که مقوم وجود بالفعل نفس انسان است بسیط نیست، بلکه مرکب از تصورات متعدد است<sup>۸۱</sup>.

۸۴. یعنی شناختی که ذهن از بدن دارد که به نظر او مرحلهٔ نخست شناخت است، طبعاً مختلف است، زیرا ادراکی است مرکب از ادراکات مختلف.

برهان: تصوری که مقوم وجود بالفعل نفس انسان است همان تصور بدن است (قضیهٔ ۱۳، همین بخش) و بدن (به موجب اصل موضوع ۱) از اجزای کثیری مرکب است، که هر کدام از آن اجزا نیز از اجزای کثیر دیگر مرکب است. و اما تصور همهٔ اشیاء جزئی، که بدن از آنها ترکیب یافته است، ضرورهٔ در خدا موجود است (نتیجهٔ قضیهٔ ۸، همین بخش)، تصور جسم انسان مرکب از تصورات متعدد اجزای آن است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۶. تصور هر حالتی که بدن انسان در آن حالت بهوسیلهٔ اجسام خارجی متأثر شده است، باید مستلزم طبیعت آن جسم خارجی باشد<sup>۸۵</sup>.

برهان: تمام حالاتی که در آنها جسمی متأثر شده است، از طبیعت جسم متأثر و همزمان از طبیعت جسم مؤثر ناشی میشوند (اصل متعارف ۱، بعد از نتیجهٔ حکم ۳) و لذا (به موجب اصل متعارف ۴، بخش ۱) تصور این حالات باید بالضروره مستلزم وجود طبیعت هر دو جسم باشد. و بنابراین، تصور هر حالتی که در آن بدن انسان به نحوی به وسیلهٔ جسم خارجی متأثر میشود مستلزم وجود طبیعت بدن انسان و طبیعت آن جسم خارجی است. مطلوب ثابت شد.

نتیجهٔ ۱: از اینجا، اولاً برمی آید که نفس انسان، همزمان با درک طبیعت بدن خود، طبیعت اجسام کثیر دیگری را نیز درک می کند ۸۶.

نتیجهٔ ۲: ثانیاً چنین برمیآید که تصوراتی که ما از اجسام خارجی داریم بیشتر به مزاج بدن خود ما دلالت میکند تا طبیعت اجسام خارجی که این را، در ضمیمهٔ بخش ۱، با مثالهای بسیار شرح دادهام ۸۲.

۸۲. عبارات ترجمه های انگلیسی در ترجمهٔ دو جملهٔ آخر مختلف است، ولی معنی و حاصل واحد است و آن این است که: اثر اجسام خارجی روی بدن می ماند، ولو مؤثر از بین رفته باشد.

۸۳. یعنی هر اندازه که بدن برای پذیرش تأثیرات مستعدتر باشد، نفس، به همان اندازه، برای ادراک اشیاء مستعدتر خواهد بود. اسلاف قرون وسطایی اسپینوزا، به پیروی از ارسطو، پس از تعریف نفس، دربارهٔ قوای آن سخن میگفتند و آنها را نخست به دو قسم مدرکه و محرّکه تقسیم میکردند. مدرکه را هم دو قسم میدانستند: حواس خارجی و حواس داخلی، از قبیل حس مشترک، تخیل و حافظه و سپس به بحث دربارهٔ قوهٔ عاقله میپرداختند و همین تقسیمات مایه و پایهٔ تقسیم اسپینوزا شده است و در این بخش کتاب اخلاق، در قضایای ۱۴ و ۱۵ و ۱۶ دربارهٔ حواس خارجی (ظاهری)، در قضایای ۱۲ و ۱۵ در بارهٔ حواس خارجی میگوید. در قضایای ۲۱ تا ۲۳ راجع به شعور و عقل سخن میگوید. در قضایای ۲۱ تا ۲۶ به شعار و عقل مطرح میگوید. در قضایای ۲۱ تا ۴۰ به شناساندن حقیقت میپردازد و در تبصرهٔ دوم قضیهٔ ۴۰ تا ۲۷، اقسام علم را مطرح میسازد و بالاخره، در قضایای ۲۸ و ۴۵ از اراده و به اصطلاح قرون وسطاییان او قوهٔ محرکه سخن میراند.

۸۵ یعنی شناخت طبیعت بدن انسان مستازم شناخت طبیعت آن اجسام خارجی است، که مواسطهٔ آنها متأثر شده و به حرکت درآمده است.

۸۶. ولفس می ویسد مقصود وی از این نتیجه این است که شناخت اجسام خارجی معلول شناخت بدن خود ماست. مراجعه شود به:

The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 78.

۸۷. یعنی شناخت اجسام خارجی متناسب با ساختمان بدن خود ماست. پس تصوراتی که از اشیاء خارجی داریم بیشتر به ساختمان بدن خود ما دلالت دارند تا به طبیعت اجسام خارجی، اما، با وجود این، باید توجه داشت که اسپینورا دهنگرا نبوده است، زیرا در نظر وی اشیاء خارجی همان اندازه واقعیت دارند که خود ما.

(اصل موضوع ۵)، از این رو، پس از برخورد، در مسیر دیگری برمیگردند که با مسیر قبلی متفاوت است (اصل متغارف ۲، پس از نتیجهٔ حکم ۳) و بعدها نیز که با «حرکت خود به خودی» <sup>۱۹</sup> با این سطوح جدید برخورد میکنند، همان گونه برمیگردند که هنگام برخوردشان تحت فشار اجسام خارجی برمیگشتند. در نتیجه آن اجزای مایع، در حالی که به این ترتیب برمیگردند و به حرکت خود ادامه میدهند، بدن انسان را آن گونه متأثر میکنند که قبلاً متأثر کردهاند و نفس (قضیهٔ ۱۲، همین بخش) از اجسام خارجی بار دیگر اندیشهای میسازد، یعنی که (قضیهٔ ۱۷، همین بخش) جسم خارجی را همچون حاضر به نظر میآورد، و این امر، هر بار که اجزای مایع بدن انسان بر اثر حرکت «خود به خودی» با همان سطوح برخورد میکنند، روی میدهد و به همین سبب است که هر چند اجسام خارجی، که بهوسیلهٔ آنها یک بار بدن انسان تحت تأثیر قرار گرفته است، دیگر وجود ندارند،

با وجود این نفس همچنان آنها را حاضر بهنظر میآورد.

تبصره: بنابراین، می بینیم که چگونه برای ما ممکن می شود که این اشیاء معدوم را حاضر به نظر آوریم. البته، وقوع این امر به واسطة علل دیگر نیز قابل تبیین است. اما من در اینجا خود را قانع ساختم که آن را تنها با یک علت تبیین کنم، به طوری که گویی درست با علت راستینش تبیین کرده ام<sup>0</sup>. به راستی فکر نمی کنم که از حقیقت خیلی دور باشم، زیرا هر اصل موضوعی که فرض کرده ام تجربه تأییدش کرده است و پس از اینکه ثابت کردم که انسان، آن طور که درکش می کنم وجود دارد، دیگر جایز نیست که دربارهٔ آن شک کنم (نتیجهٔ بعد از قضیهٔ ۱۳، همین بخش). به علاوه (نتیجهٔ قبلی و نتیجهٔ ۲ قضیهٔ ۱۶، همین بخش) فرقی آشکار می بینم مثلاً میان تصور «پتر» که مقوم ذات نفس اوست و تصور «پتر» که در انسان دیگری موجود است، مثلاً در «پل» زیرا تصور اولی مستقیماً ذات بدن خود «پتر» را می نمایاند و مستلزم وجودش نیست مگر از این حیث که «پتر» وجود دارد. اما دومی برعکس، بیشتر به مزاج بدن «پل» دلالت می کند تا طبیعت «پتر». بنابراین، تا وقتی که بدن «پل» با آن ساختمان وجود دارد، در این وقت، نفس «پل»، «پتر» را همچون موجودی حاضر به نظر می آورد، وجود دارد، در این وقت، نفس «پل»، «پتر» را همچون موجودی حاضر به نظر می آورد، وجود دارد، در این وقت، نفس «پل»، «پتر» با همچون موجودی حاضر به نظر می آورد، و مینای عام کنیه هم مناسب باشد.

قضیهٔ ۱۷. <sup>۸۸</sup> اگر بدن انسان به نحوی متأثر شود که مستلزم وجود طبیعت جسمی خارجی باشد، نفس انسان آن جسم خارجی را به صورت «موجودی بالفعل» و یا «موجودی حاضر»، به نظر می آورد، مگر تأثر بدن انسان به گونه ای باشد که وجود یا حضور آن جسم خارجی را نفی کند.

برهان: این قضیه واضح است. زیرا، تا وقتی که بدن انسان به این نحو متأثر می شود، نفس او به این حال جسم خارجی <sup>۸۸</sup> نظر می دارد (قضیهٔ ۱۲، همین بخش)، یعنی (به موجِب قضیهٔ قبلی) حالتی را تصور می کند که بالفعل موجود است و این تصور مستلزم وجود طبیعت جسم خارجی است، یعنی تصوری دارد که وجود یا حضور طبیعت جسم خارجی را رفع <sup>۱۸</sup> نمی کند، بلکه وضع می کند. بنابراین نفس (به موجب نتیجهٔ ۱ قضیهٔ قبلی) این جسم خارجی را همچون موجود بالفعل یا موجود حاضر به نظر می آورد، مگر تأثر بدن انسان به گونه ای باشد، که الی آخر. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: نفس می تواند آن اشیاء خارجی را که بدن انسان زمانی به وسیلهٔ آنها متأثر شده است، همچون اشیاء حاضر به نظر آورد، هر چند آنها نه حاضر باشند و نه موجود ۱۹

برهان: وقتی که اجزای مایع بدن<sup>۹۲</sup> انسان، تحت فشار اجسام خارجی، با اجزای نرم بدن<sup>۹۲</sup> برخورد میکنند، سطح آنها را دگرگون میسازند و سطوح جدیدی بهوجود میآورند

<sup>.</sup>٩٥ به طوري كه ملاحظه شد، او تخيل را برابر با اصول علم وظايف الاعضاي زمانش نبيين كرد.

<sup>.</sup> هم. در این قضیه بحث دربارهٔ حس داخلی را آغاز میکند. اسلاف قرون وسطایی وی معمولاً در برابر پنج حس خارجی از پنج حس داخلی نام میبردند. مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 80.

دکارت در برابر پنج حس خارحی فقط از دو حس داخلی، یعنی تخیل و حافظه، سخن به میان آورد (The و از را موصوع بحث (Principles of Philosophy, part 4, exc اسپینوزا از همین دو حس سخن میگوید و آن را موصوع بحث قضایای ۱۷ و ۱۸ این بخش فرار می دهد و در فضیه ۱۷ و نتیجهٔ آن صرفاً یک جریان بفسانی را گزارش می دهد، بدون اینکه برای آن اسمی بگذارد. اما در پایان تبصرهٔ این قضیه آن را خیال می نامد و می گوید برای حفظ اصطلاح متداول، آنها را صور خیالی می نامیم، و در قضیه ۱۸ اصطلاح حافظه (memoria) را به کار می برد.

۸۹. یعنی تأثیر جسم خارجی در بدن

۹۰. یا «نعی».

۹۱. در این نتیجه و تبصرهٔ بعد از آن، تأکید میکند که تأثیرات اشیاء حارجی پس از غیاب آنها روی بدن انسان میماند.

<sup>.</sup> ٩٢. مثلاً خون.

۹۳. یعنی اعصاب و مغز.

اگر چه موجود نباشد. و ما برای اینکه اصطلاح متداول را حفظ کنیم، آن احوال بدن انسان که تصورات آنها اشیاء خارجی را مانند اشیاء حاضر مینمایانند «صور خیالی» ۱۶ اشیاء مینامیم، اگر چه آنها ۱۸ در واقع اشکال اشیاء را بهوجود نمی آورند ۱۸۰ هنگامی که نفس اجسام را به این صورت به نظر می آورد، می گوییم که به تخیل ۱۹۰ آنها می پردازد. برای اینکه نشان دهیم خطا چیست، میل دارم به این واقعیت توجه شود که در تخیلات نفس از این لحاظ که تخیلاتند خطایی نیست، یعنی نفس از این حیث که تخیل می کند خطا نمی کند، بلکه خطایش فقط از این حیث است که فاقد تصوری است که رافع وجود این قبیل متخیلات ۱۰ باشد. زیرا اگر نفس، وقتی که اشیاء معدوم را همچون حاضر تخیل می کرد، می دانست که این اشیاء واقعاً موجود نیستند، این قدرت تخیل را کمال طبیعتش ۱۰ تلقی می کرد، نه نقص آن، به ویژه اگر این استعداد تخیل نفس مختار طبیعت خود وی مرتبط باشد، یعنی که (تعریف ۷، بخش ۱) استعداد تخیل نفس مختار باشد ۲۰۰۰.

# قضیهٔ ۱۸. اگر بدن انسان، در یک زمان، بهواسطهٔ دو یا چند جسم تعت تأثیر قرار گرفته

باشد، بعدها، وقتی که نفس یکی از آن اجسام را تخیل کند، بیدرنگ اجسام دیگر را نیز به یاد خواهد اورد.

برهان: نفس هر جسمی را به این جهت تخیل میکند (نتیجهٔ قضیهٔ قبلی) که بدن انسان به واسطهٔ تأثیرات جسم خارجی به همان صورتی که وقتی اجزای معینی از آن به به به به به به به منان جسم خارجی متأثر شده، متأثر گشته و وضع جدید یافته است. اما فرضاً، بدن در همان وقت، در وضعی قرار گرفته که نفس دو جسم را در زمان واحد تخیل کرده است، بنابراین، اکنون هم دو جسم را در یک زمان تخیل خواهد کرد و هر گاه که یکی را تخیل کند، بلافاصله دیگری را هم به خاطر خواهد آورد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: از اینجا به وضوح می فهمیم که حافظه چیست. حافظه چیزی نیست مگر اتصال خاص تصورات ۲۰۰۲ که مستازم وجود طبیعت اشیائی خارج از بدن انسانند و این اتصال در نفس طبق نظم و اتصال احوال بدن انسان رخ می دهد. اولاً می گویم فقط اتصال این تصورات است که مستازم وجود طبیعت اشیائی خارج از بدن انسانند، نه تصوراتی که مبین طبیعت همان اشیاء هستند، زیرا در حقیقت (قضیهٔ ۱۶، همین بخش) تصورات احوال بدن انسانند، که هم مستازم طبیعت او و هم مستازم طبیعت اجسام خارجیند. ثانیاً می گویم: این اتصال طبق نظام و اتصال احوال بدن رخ می دهد تا مگر آن را از اتصال تصوراتی که طبق نظام عقل پدیدار می شوند و ذهن را قادر می سازند تا اشیاء را از طریق علل نخستینشان در یابد و در همهٔ انسانها یکسان است، جدا سازم. از اینجا به وضوح می فهمیم که چرا نفس از فکر چیزی بی درنگ به فکر چیزی دیگر می افتد، که با چیز نخستین هیچگونه مشابهت ندارد. مثلاً، یک رومی، وقتی که دربارهٔ واژهٔ «پمم» ۲۰۰۲ می اندیشد، بلافاصله به فکر میوه می افتد، که نه هیچ شباهتی با این صدای ملفوظ دارد

<sup>98.</sup> همان طورکه Parkinson نوجه داده است از عبارت اسپینوزا در اینجا برمیآید که منظور او از صور خیالی ـ برخلاف معنای جدید و متداول آن ـ تصاویر ذهنی نیست، بلکه احوال بدنی و طبیعی است که او تصاویر ذهنی را تخیل مینامد. مراجعه شود به:

G.H.R. Parkinson, Spinoza's Theory of Knowledge, p. 140.

اما سیپنوزا در همین کتاب گاهی هم کلمهٔ صورت خیالی را در مورد تصویر ذهنی به کار می برد. برای مثال، تبصرهٔ ۱ قضیه ۴۰ همین بخش.

٩٧. يعني صور خيالي.

<sup>.</sup>۹۸. یا «اگر چه آنها صور اشیاء را فرا نمیخوانند». به تفسیر Parkinson مقصود این است: کسی که مثلاً کتابی را میبیند، چنین نیست که شکل کوچکی از آن کتاب در جایی از مغزش باشد. مراجعه شود به کتاب سابقالذکر، همان صفحه.

۹۹. باید توجه داشت که واژه «تخیل» در فلسفهٔ اسپیوزا معنایی وسبع دارد و به انواع متنوع معرفت اطلاق می شود.
 با وجود این، میان آنها وجه مشترکی موجود است و آن اینکه همهٔ انواع آن فاقد تیقن حاصل از تعقل و استدلال عقلی و وسیلهٔ ناقص شناختاند. برای مزید اطلاع، مراجعه شود به کتاب سابق الذکر، صفحهٔ ۱۳۹ و ۱۵۶.

۱۰۰. اشیاء غایبی که نفس آنها را حاضر پنداشته است.

۱۰۱. کارآیی طبیعش.

۱۰۲. که در آنجاگفته شد مختار آن است که وجودش فقط به صرف ضرورت طبیعتش و فعلش تنها به اقتضای ذاتش واجب باشد.

۱۰۳ همان طورکه انتظار می رفت، پس از بحث دربارهٔ بخبل در خصوص حافظه سخن گفت و آن را مانند تخبل تعریف کرد، جز انتکه تحیل مسئلزم یک تصور است، در صوربی که حافظه مسئلزم اتصال نصورات. این نکته قابل بوجه است آن طور که او حافظه را نعریف کرد که آن را اتصال بصورات شناساند، با معنای متداول آن یعنی شناخت امور گذشته وفق سی دهد، بعکه بشتر با «تداعی» به معنای متعارف آن سازگار است. برای مزید اطلاع مراجعه شود به کتاب سابق الدکر، صفحهٔ ۱۴۲

۱۰۴ . ponnum بعنی که میان کلمهٔ «بمم» و میوه هیچ رابطهٔ منطقی موجود نیست، بلکه ارتباط و انصال میان آنها طبق عادب پدا شده است.

بخش). اما تصورات احوال بدن در خدا، از این حیث که او مکون طبیعت نفس انسان است موجود است، یعنی (قضیهٔ ۱۲، همین بخش) نفس انسان این احوال را (قضیهٔ ۱۶، همین بخش) و در نتیجه خود بدن انسان را بهعنوان موجود بالفعل درک میکند (قضیهٔ ۱۷، همین بخش)، بنابراین نفس انسان فقط تا این حد بدن انسان را درک میکند. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ° ۲. تصور نفس انسان یا علم به آن، مانند تصور بدن انسان و علم به آن، در خدا موجود است، از او ناشی است و به او راجع است<sup>۷۰۷</sup>.

برهان: فکر صفت خداست (قضیهٔ ۱، همین بخش) و بنابراین (قضیهٔ ۳، همین بخش) در او باید بالضروره تصوری از ذات خود، همراه با تصوری از حالات خود و نتیجهٔ تصوری از نفس انسان (قضیهٔ ۱۱، همین بخش) موجود باشد. به علاوه این تصور یا علم به نفس انسان، در خدا، از این حیث که نامتناهی است، موجود نیست، بلکه از این حیث موجود است که با تصور شیء جزئی دیگری متعین شده است (قضیهٔ ۹، همین بخش). اما نظام و اتصال تصورات همانند نظام و اتصال علل است (قضیهٔ ۷، همین بخش)، بنابراین، تصور یا علم به نفس انسان، مانند تصور بدن انسان و علم به آن در خدا موجود است، از او ناشی است و به او راجع است. مطلوب ثابت شد.

قضيية ٢١. تصور نفس با نفس متحد است، همان طور كه خود نفس با جسم متحد است

برهان: ما نشان دادهایم که نفس با جسم متحد است، زیرا همان جسم است که موضوع نفس است (قضایای ۱۲ و ۱۳، همین بخش)، بنابراین، به همین دلیل، باید تصور نفس نیز با موضوعش، یعنی خود نفس، متحد باشد، به همان صورتی که نفس با جسم متحد است. مطلوب ثابت شد.

تبصره: این قضیه از آنچه در تبصرهٔ قضیهٔ ۷، همین بخش گفته شد خیلی روشنتر فهمیده می شود، زیرا آنجا نشان داده ایم که تصور بدن و خود بدن، یعنی نفس و بدن می مدن انظ به بدن اسان عالم نبست، بلکه به نفس او هم عالم است، همان طور که انسان هم فقط به

#### ۱۰۲ اخلاق

و نه آنها در چیزی با هم اشتراک دارند، جز اینکه بدن آن رومی غالباً بهواسطهٔ این چیز و این صدا در یک زمان متأثر شده است، یعنی آن انسان غالباً همان وقت که واژهٔ «پهم» را شنیده، آن میوه را هم دیده است. بنابراین هر انسانی، طبق عادتی که صور خیالی اشیاء را در بدنش ترتیب داده، از فکر چیزی به فکر چیزی دیگر میافتد، مثلاً یک سرباز، وقتی که رد پای اسبی را روی شن می بیند، از فکر اسب به فکر اسب سوار و بعد به فکر جنگ میافتد. اما برعکس، یک روستایی از فکر اسب به فکر گاوآهن، مزرعه و جز آن منتقل می شود. بنابراین هر کسی بر حسب عادتش به اینکه صور اشیاء را در ذهن خود به این یا آن چیز دیگر انتقال می باید که می باید که این یا آن چیز دیگر انتقال می باید که می باید که می باید که

قضیهٔ ۱۹. نفس انسان به خود بدن و به هستی آن علم نمی یابد، مگر به واسطهٔ تصورات احوالی، که بدن به وسیلهٔ آنها متأثر شده است.

برهان: نفس انسان همان تصور بدن انسان یا علم به آن است (قضیهٔ ۱۳، همین بخش) و این علم در خداوند، از این حیث که بهواسطهٔ تصور شیء جزئی دیگر متعین شده است، موجود است (قضیهٔ ۹، همین بخش). اما، از آنجا که بدن انسان به اجسام کثیری نیاز دارد تا بهوسیلهٔ آنها پیوسته حیات تازه بیابد (اصل موضوع ۴) و باز از آنجا که نظام و اتصال تصورات مانند نظام و اتصال علتهاست (قضیهٔ ۷، همین بخش)، و لذا این تصور در خدا، از این حیث که اعتبار شده است که او با تصورات اشیاء جزئی متعدد متعین شده، موجود خواهد بود. بنابراین، خدا تصور بدن انسان را دارد یا به آن عالم است، اما از این حیث که با تصورات کثیر دیگری متعین شده است، نه از این حیث که مکون طبیعت نفس انسان است، یعنی نفس انسان به بدن انسان علم ندارد (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، همین

بدنش علم ندارد، بلکه به نفسش نیز عالم است و باز این مقابسهای است میان عالم کبیر و عالم صغیر، یعنی اسان. ۸۰۸ قبلاگفته شد که ممکن است اتحاد نفس با جسم نوع اتحاد عالم با معلوم باشد.

۱۰۵. ملاحظه می شود که در این قضیه و برهان و نیصرهٔ آن، تحت عنوان حافظه، از تذکار و از تداعی معانی، به ویژه از اصل مجاورت آن سخن گفت.

۱۰۶. قبلاً معلوم شد که احساس یگانه مجرایی است که بهوسیلهٔ آن بدن و هستی آن نساخته می سود. در این قضیه میگوید: آنچه احساس به ذهن می رساند خود بدن نیست، بلکه تصورات احوال آن است و این برابر است با این اصل کلی فلسفی که ما به خود اشیاء علم نداریم. بلکه معلوم ما و حداقل معلوم بالذات و به اصطلاح حکمای ما معقول بالذات تصورات و صور آنهاست.

(قضية ١٣، همين بخش)، شيء واحد است، كه گاهي تحت صفت فكر اعتبار شده و گاهی تحت صفت بعد؛ بنابراین تصور نفس و خود نفس نیز شیء واحد است که تحت صفت واحد و فارد، یعنی صفت فکر، اعتبار شده است. من میگویم تصور نفس و خود نفس، با ضرورت واحدی، در خدا موجودند و از قدرت تفکر واحدی از او ناشی میشوند. زیرا، در حقیقت، تصور نفس یعنی تصور تصور چیزی نیست جز صورت تصور ۱۰۹، از این حيث كه به عنوان حالت فكر بدون ارتباط با موضوعش اعتبار شده است، همچنين كسى که چیزی را میداند، به واسطهٔ همین واقعیت ۱۱۰ میداند که آن را میداند، و در عین حال می داند که می داند که می داند و همین طور، تا بی نهایت. دربارهٔ این موضوع بعدها بیش تنها به این صورت خودش را میشناسد. ۱۱۲ مطلوب ثابت شد. از این سخن خواهیم گفت.

قضمية ٢٢. نفس انسان نه فقط احوال بدن، بلكه تصورات اين احوال را هم درك ميكند.

برهان: تصورات تصورات احوال، با همان ترتیب تصورات احوال، در خدا ناشی و به او راجعند. این، مانند قضیهٔ ۲۰ همین بخش مبرهن میشود، اما تصورات احوال بدن در نفس انسان (قضیهٔ ۱۲، همین بخش)، یعنی در خدا، از این حیث که مکوّن نفس انسان است، موجود است (نتيجهٔ قضيهٔ ۱۱، همين بخش). بنابراين، تصورات اين تصورات هم در خدا، از این حیث که او به نفس انسان عالم است، یا تصور آن را دارد موجودند یعنی در خود نفس انسان موجود خواهند بود (قضيهٔ ۲۱، همين بخش). بنابراين، نفس انسان نه فقط احوال بدن را بلکه همچنین تصورات این احوال را نیز درک میکند. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۳. نفس خود را نمی شناسد، مگر از این حیث که تصورات احوال بدن را درک مىكند.

برهان: تصور نفس یا علم به آن، مانند تصور بدن یا علم به آن در خدا موجود است، از او ناشی و به او راجع است۱۱۱ (قضیهٔ ۲۰، همین بخش). اما از آنجا که نفس انسان

خود بدن انسان را نمی شناسد (قضیهٔ ۱۹، همین بخش)، یعنی علم به بدن انسان، به خدا، از این حیث که او مقوم طبیعت نفس انسان است، راجع نیست (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) و لذا، علم به نفس، به خدا، از این حیث که او مقوم ذات نفس است، راجع نیست، پس نفس انسان، به این صورت، خود را نمیشناسد (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش). بهعلاوه، تصورات احوالي كه بدن بهواسطة أنها متأثر شده است مستلزم طبيعت خود بدن هستند (قضیهٔ ۱۶، همین بخش)، یعنی که با طبیعت نفس سازگارند (قضیهٔ ۱۳، همین بخش). بنابراین، علم به این تصورات بالضروره مستلزم علم به نفس خواهد بود. اما علم به این تصورات در خود نفس انسان است (قضیهٔ قبلی همین بخش)، پس نفس انسان،

قضیهٔ ۲۴. ۱۱۳ نفس انسان مستلزم علم تام به اجزای سازندهٔ بدن انسان نیست.

برهان: اجزای سازندهٔ بدن انسان فقط از این حیث به ذات خود بدن انسان مربوط می شوند که حرکاتشان را به نسبت ثابت و معینی به یکدیگر منتقل می سازند (نگاه کن به تعریفی که بعد از نتیجهٔ حکم ۳ آمده است)، نه از این حیث که ممکن است به عنوان اشیاء جزئی، بدون ارتباط به بدن انسان، اعتبار شوند. زیرا اجزای بدن انسان جزئیاتی

۱۱۲. نتبخه ابلکه منشأ هر نوع علم و شناخت. از حس گرفته نا تعقل (به استثنای علم شهودی که درباره آن بعدا سحن کفته حواهد شد)، و همن طور شعوري که با حس و تحيل و بعقل همراه است، ادراک حسي است و اين همان است که پسس از وی ارسطو و پیروایش گفتهاند، که از عبارات ارسطو در کتاب نفس چنین برمی آید که نفس مانند دست است، همانكونه كه دست ابزار ببرارها اسب، نفس نبز صورت صورتها و حس هم صورت محسوسات است،

The Basic Works of Aristotle, De Anima, BK/III, chap. 8, 432a, p. 595 و از الحاكه حدا از مقادير محموس، چنزي كه به نظر مستقل أبد موجود نيست، صور معقول نبر در صور محسوس وحود دارس حوره ابن معقولات از امور انتزاعي باشند و خواه صفات و احوال محسوسات و از اینحاست که بدون احساس نه مي يوان چيزي را آموخت و به مي توان چيزي را فهميد و تفكر و نعقل نيز همراه با يكي از صور خيالي است. ۱۱۳ متسمون فصابای ۲۴ و ۲۵ و ۲۶ این است که ما به اشیاء خارجی علم روشن و متمایز نداریم و در این مطلب با دگارت موافق است. ماحصل قضیهٔ ۲۴ این است که علم ما به اجزای پدید آورنده و سازنده بدن انسان علم نام نسب، بعنی علمی نسب که ندانه بدیهی و روشن و متمانز باشد، زبرا نمام آنچه نفس دربارهٔ آنها میداند. مربوط به عمل انهاست به به طبيعت أنها، اعمال أنها هم نتيجة نظام بيجيدة علل است و لذا روشن و منمايز شناخته معی شوند عنی انسان، برای انتکه فدرت فهم و شناحت اعمال اجزای سازندهٔ بدن را داسته باشد، باید قبلا نظام کامل طبيعت را فهمده و سنحته بالمد و الله هم به أسابي امكان بميابد.

۱۰۹. ملاحظه می شود، که از تصور نفس، یا علم به نفس، به «تصور تصور» و متعاقباً به صورت تصور تعبیر می کند

۱۱۰. بعثی: همین دانستن.

۱۱۱. مقصود وی از شناخت و علم نفس به خود، خوداگاهی و فعالیت عقلانی اوست، زیرا فعالیت عقلانی نفس، به قدرت او به شناحت خود و تصور تصورات، جدا از اشیاء حزبی آغار می شود.

مطلوب ثابت شد.

قضییهٔ ۲۶. نفس انسان هیچ جسم خارجی را بهعنوان موجود بالفعل ادراک نمیکند، مگر بهوسیلهٔ تصورات احوال بدن خود.۱۱۷

برهان: اکر بدن انسان به هیچ وجهی بهوسیلهٔ جسمی خارجی متآثر نشده باشد، تصور بدن انسان (قضیهٔ ۷، همین بخش)، یعنی (قضیهٔ ۱۳، همین بخش) نفس انسان هم به هیچ وجهی بهوسیلهٔ تصور وجود آن جسم متآثر نمی شود. اما از این حیث که بدن انسان به وجهی بهوسیلهٔ جسمی خارجی متآثر شده است، تا این حد (قضیهٔ ۱۶، همین بخش با نتیجهاش، آن جسم خارجی را ادراک میکند. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: نفس انسان، از این حیث که جسمی خارجی را تخیل میکند، به آن علم تام ندارد.

برهان: هنگامی که نفس انسان اجسام خارجی را بهواسطهٔ تصورات احوال بدن خود به نظر می آورد، می گوییم که نفس انسان تخیل می کند (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷، همین بخش). و نفس انسان (قضیهٔ قبلی) به هیچ وجه دیگری نمی تواند، اجسام خارجی را موجود بالفعل تخیل کند و بنابراین (قضیهٔ ۲۵، همین بخش) نفس انسان، از این حیث که اجسام خارجی را تخیل می کند، به آنها علم تام ندارد. مطلوب ثابت شد.

قضيية ٣٧. ١١٨ تصور هيچ حالي از احوال بدن انسان مستلزم علم تام به خود انسان نيست.

برهان: هر تصوری از هر حالی از احوال بدن انسان مستلزم طبیعت بدن انسان است،

۱۱۸. به طوری که مشاهده شد، از فضنه ۲۴ تا ۲۶، این نکته را مورد تأکید قرار داد که علم ما به اجسام خارجی عمم بام و روش و متعایز نسبت او در این نکته با دکارت همراه است اکنون از این فضیه تا قضیه ۳۱ روی این نکته اصرار می وررد که، در خلاف نظر دکرت، ما به وجود خودسان نیز علم تام و روشن و متعایز نداریم، حاصل فضایای ۲۷ و ۲۸ و ۲۹ س است از انجا که نفس از اجرای سازندهٔ سش و نیز از اجسام حارجی، که روی آن اثر میگذارند، تصور نام ندارد، و لذا، نه به بدن خودش علم تام دارد (فصنه ۲۷) نه به احوال و عوارض بدنش (قضیهٔ ۲۸) و نه به خودش، نا به بصور خودش (نبصرهٔ قضیهٔ ۲۸ و قصبهٔ ۲۹). در قصابای ۳۰ و ۳۱ به ترتیب تأکید میکند که علم ما به دسومت بدن حود و به دسومت اشب، خارجی نیز باقص و نایمام است.

هستند بسیار پیچیده (اصل موضوع ۱) که ممکن است اجزای آنها از بدن انسان جدا شوند (حکم ۴) و حرکاتشان را (اصل متعارف ۱، بعد از حکم ۳) به اجسام دیگر به طریق دیگر منتقل سازند، و با وجود این طبیعت و صورت خود بدن انسان کاملاً محفوظ بماند. بنابراین (قضیهٔ ۳، همین بخش)، تصور هر جزء یا علم به آن در خدا، از این حیث که اعتبار شده است که او با تصور شیء جزئی دیگر متعین شده است، موجود خواهد بود (قضیهٔ ۹، همین بخش)، که شیء جزئی در نظام طبیعت بر خود جزء مقدم است (قضیهٔ ۷، همین بخش). ممکن است این سخن دربارهٔ هر جزئی از اشیاء که سازندهٔ بدن انسان است گفته شود. بنابراین علم به همهٔ اجزاء و اشیاء سازندهٔ بدن انسان در خدا موجود است، اما از این حیث که او بهواسطهٔ تعداد کثیری از تصورات اشیاء متعین شده است، نه از این حیث که او فقط تصور بدن انسان را داراست، یعنی (قضیهٔ ۱۳، همین بخش) تصوری که مقوم طبیعت نفس انسان است و لذا (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) نفس انسان مستلزم علم تام به اجزای سازندهٔ بدن انسان نیست. مطلوب ثابت شد.

قضية ٢٥. تصور هيچ حالي از احوال بدن انساني مستلزم علم تام به جسم خارجي نيست.١١٠

برهان: ما نشان دادهایم که تصور هر حالی از احوال بدن انسان مستازم طبیعت جسم خارجی است، از این حیث که (قضیهٔ ۱۶، همین بخش) آن جسم خارجی بدن انسان را به وجه معینی موجب میکند. ۱۱۵ اما، از آنجا که جسم خارجی مذکور شیء جزئیی است که به بدن انسان مربوط نیست، تصور آن، یا علم به آن ، در خدا موجود است (قضیهٔ ۹، همین بخش)، از این حیث که اعتبار شده است که او بهواسطهٔ تصور شیء دیگری که طبیعهٔ بر جسم خارجی ۱۱۶ مقدم است متعین شده است (قضیهٔ ۷، همین بخش)، بنابراین در خدا، از این حیث که تصور حال بدن را داراست، علم تام به شیء خارجی وجود ندارد، یا به عبارت دیگر، تصور حال بدن مستازم علم تام به جسم خارجی نیست.

۱۱۷. حاصل الله ادراک وجود اجسام خارجی، از محرا، باحله و تحوهٔ تأثیر آنها روی بدن ماست و چول بیشتر اجسامی که وصی بدن ما را متأثر ساختهاند، اکنون در برابر حواس ما قرار ندارند و غایبند، لذا علم ما به آنها از نوع تخل الله علم ناقص الله

۱۱۴. حاصل قضیه این است که نفس انسان به اجسام حارجی علم نام ندارد، زیرا علم ما به اجسام خارجی از طریق احوال بدن خود ما و در نهایت بمواسطهٔ ادراک حسی ماست، که ناقص و ناتمام است.

۱۱۵. یعنی به کاری وادار میکند. در فضمهٔ ۱۶ «متأثر میکند» تعییر عبارت از حود مؤلف آست.

۱۱۶. ۸: از این حیث که اعبار شده است او بهواسطهٔ تصور شیء دیگری، که نصور آن طبعا به خود جسم خارجہ...

است. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا واضح می شود که نفس انسان، هر بار که اشیاء را در نظام معمول طبیعت ۱۱۹ ادراک می کند، نه به خودش علم تام دارد، نه به بدن خودش و نه به اجسام خارجی، بلکه علمش به اینها تنها علمی مبهم و ناقص است. ۱۲۰ زیرا علم نفس به خود تنها از طریق ادراک تصورات احوال بدن است (قضیهٔ ۲۳، همین بخش). به علاوه (قضیهٔ ۱۹، همین بخش) نفس بدن خود را تنها به واسطهٔ همان تصورات احوال بدن ادراک می کند که فقط به واسطهٔ آنها اجسام خارجی را هم ادراک می کند (قضیهٔ ۲۶، همین بخش)، بنابراین از این حیث که دارای این تصورات است، نه به خودش علم تام دارد (قضیهٔ ۲۵، همین بخش)، بلکه علمش به اینها فقط (قضیهٔ ۲۸، همین بخش و تبصرهٔ آن) علمی مبهم و ناقص بلکه علمش به اینها فقط (قضیهٔ ۲۸، همین بخش و تبصرهٔ آن) علمی مبهم و ناقص است. مطلوب ثابت شد.

تبصره: آشکارا میگویم که نفس نه به خودش علم تام دارد، نه به جسم خودش و نه به اجسام خارجی، بلکه علم او به این امور فقط علم مبهم است، هر بار که اشیاء را در نظام معمول طبیعت دریابد، یعنی از خارج، به عبارت دیگر با پیدایش یک موقعیت اتفاقی موجّب شده باشد که به اشیاء نظر کند، نه از داخل، که در این صورت اشیاء متعدد را در یک زمان منظور نظر قرار می دهد و موارد اختلاف و اشتراک یا تضاد آنها را می فهمد. زیرا هر وقت که نفس از داخل تمایل یابد که به این صورت یا به هر صورت دیگری به اشیاء نظر کند، آنها را روشن و متمایز درک می کند ۱۲۱؛ چنان که هم اکنون نشان خواهیم داد.

از این حیث که اعتبار شده است که بدن انسان، به وجه معینی تحت تأثیر قرار گرفته است (قضیهٔ ۱۶ همین بخش). اما بدن انسان، از این حیث که یک شیء جزئی است، امکان دارد که به وجوه کثیر دیگری هم تحت تأثیر قرار گیرد، لذا تصور آن... (به برهان قضیهٔ ۲۵، همین بخش نگاه کنید).

قضیهٔ ۲۸. تصورات احوال بدن انسان، از این حیث که فقط به نفس انسان مرتبطند، روشن و متمایز نیستند، بلکه مبهمند.

برهان: تصورات احوال بدن انسان هم مستلزم طبیعت اجسام خارجیند و هم مستلزم طبیعت خود بدن انسان (قضیهٔ ۱۶، همین بخش) و بابد نه فقط مستلزم طبیعت بدن انسان، بلکه همچنین مستلزم طبیعت اجزای آن باشند، زیرا احوال (اصل موضوع ۳) حالاتی هستند، که در آنها اجزای بدن انسان و در نتیجه کل بدن او تحت تأثیر قرار گرفته است. اما (قضایای ۲۴ و ۲۵، همین بخش) علم تام به اجسام خارجی همچنین علم به اجزای سازندهٔ بدن انسان، در خدا از این حیث که اعتبار شده است، که با نفس انسان متعین شده است تام نیست بلکه از این حیث تام است که او با تصورات دیگر متعین شده است. بنابراین تصورات این احوال، از این حیث که تنها به نفس انسان مرتبطند، مانند نتایج بدون مقدماتند، یعنی، چنانکه بدیهی است، تصورات میهمند. مطلوب ثابت شد.

تبصره: به همین صورت مبرهٔن می شود که تصوری که مکون طبیعت نفس انسان است، وقتی که فقط به ذات خود اعتبار شود، نه روشن است و نه متمایز، همچنانکه تصور نفس انسان و تصورات تصورات احوال بدن انسان نیز وقتی که فقط از حیث ارتباطشان به نفس اعتبار شوند، چنانکه هر کسی به آسانی می تواند دریابذ، واضح و متمایز نبستند.

قضية ٢٩. تصوّر تصوّر هيج حالى از احوال بدن انسان مستلزم علم تام به نفس انسان نيست.

برهان: تصور هیچ حالی از احوال بدن انسان مستلزم علم تام به خود بدن نیست (قضیهٔ ۲۷، همین بخش)، به عبارت دیگر، کاملاً مبین طبیعت آن نیست، یعنی (قضیهٔ ۱۳، همین بخش) کاملاً بر طبیعت نفس انسان منطبق نمی شود، و بنابراین (اصل معارف ۶، بخش ۱) تصور این تصور نه کاملاً مبین نفس انسان است، و به مستلزم علم تام به آن

۱۱۹. مقصود از «نظام معنول طبیعت» Communis naturae ordo) اجزای مقصود از «نظام معنول طبیعت» است. می خواهد بگوید، که علت اینکه نفس از اشیاء مذکور تصور تام ندارد این است که آنها را همچون اجزای پراکنده و گسستهٔ واقعیت درک میکند، نه مجموعهای پیوسته و مرتبط و بهعنوان جزئی در واقعیت تام و تمام. به طوری که ملاحظه خواهد شد، در تبصرهٔ همین فضیه می افزاید، که در صورتی که طبیعت به صورت اجزای گسسته و منفصل تصور شود، ارتباط اشیاء طبیعی با یکدیگر صوری و ظاهری می نماید که به حسب یک انظباق اتفاقی واقع شده است، نه درونی و باطنی که به حسب ارتباط کلی علل با هم مرتبط شده اند.

۱۲۰. از أغاز نتیجه تا اینجا حلاصه قضایای ۲۷ و ۲۸ و ۲۹ است.

۱۲۱. عبارت متن نارساست، ظاهراً مقصود این که اگر ارتباط داخلی اشیاء و پیوستگی درونی سلسله علل و معلولات را دریابیم، اشیاء را روشن و متمایز خواهیم یافت. اما اگر ظاهر اشیاء را ببینیم و از پیوستگی درونی و علّی آنها غافل باشیم، علم ما به آنها روشن و متمایز نخواهد بود.

قضيية ٣٥. ما در خصوص ديمومت بدن خود فقط مي توانيم علم بسيار ناقص داشته باشيم.

برهان: دیمومت بدن ما نه به ذات بدن ارتباط دارد (اصل متعارف ۱، همین بخش) و نه ۱۲۲ به طبیعت مطلق خدا (قضیهٔ ۲۱، بخش ۱)، بلکه (قضیهٔ ۲۸، بخش ۱) بدن به موجِب عللی بر وجود و فعل موجَب شده که آن علل نیز به نوبهٔ خود به وجه معین و محدودی به موجِب علل دیگری بر وجود و فعل موجَب شدهاند، و باز این علل اخیر نیز به بوسیلهٔ علل دیگری موجَب شدهاند و به همین قیاس تا بینهایت. بنابراین دیمومت بدن ما به نظام معمول طبیعت و ساختمان ۱۲۳ اشیاء مرتبط است. ۱۲۴ اما علم تام به طریق ساخته شدن اشیاء، در خداوند، از این حیث که او دارای تصورات همهٔ اشیاء است موجود است، نه از این حیث که فقط او دارای تعیرات شده است که فقط او بنابراین، علم به دیمومت بدن ما، در خدا، از این حیث که اعتبار شده است که فقط او مقرِم طبیعت نفس است، بسیار ناقص است. مقصود این که این علم در نفس ما بسیار ناقص است مطوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۱. در خصوص دیمومت اشیاء جزئی که در خارج از ما وجود دارند فقط می توانیم علمی بسیار ناقص داشته باشیم.

برهان: هر شیء جزئی، مانند بدن انسان، باید به وجه معین و محدودی به موجب شیء جزئی دیگری به وجود و فعل موجب شده باشد. و باز این شیء هم به وسیلهٔ شیء دیگر و همین طور تا بینهایت (قضیهٔ ۲۸، بخش ۱). اما من در قضیهٔ قبل، از طریق این خصوصیت مشترک اشیاء جزئی مبرهن ساخته ام که ما می توانیم فقط علمی بسیار ناقص به دیمومت بدن خود داشته باشیم. بنابراین، این نتیجه در خصوص دیمومت اشیاء جزئی نیز به دست می آید، یعنی که ما می توانیم بدانها فقط علمی بسیار ناقص داشته باشیم. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا برمیآید که همهٔ اشیاء جزئی ممکن و فسادپذیرند، زیرا نمی توانیم دربارهٔ دیمومت آنها علمی تام داشته باشیم (قضیهٔ ۳۱، همین بخش) و باید بدانیم که معنی امکان اشیاء و فسادپذیریشان هم همین است (به تبصرهٔ ۱، قضیهٔ ۳۳، بخش ۱ نگاه کنید)، زیرا (قضیهٔ ۲۹، بخش ۱) معنی امکان همین است.۱۲۵

قضيية ٣٢. تمام تصورات، تا أنجاكه به خدا ارتباط دارند، درستند.١٢۶

برهان: تمام تصوراتی که در خدا هستند همواره مطابق با متصوّرات آنها هستند. (نتیجهٔ قضیهٔ ۷، همین بخش) و بنابراین (اصل متعارف ۶، بخش ۱)، آنها همه درستند. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۳. در تصورات چیز مثبتی که به موجِب آن بتوان گفت که آنها نادرستند<sup>۱۲۷</sup> موجود نیست. ۱۲۸

۱۲۵. یا جز این امکانی وجود ندارد. یعنی از آنجا که میرهن شد که نفس به بدن خود، به اجسام خارجی، به دیمومت بدن خود و نیز به دیمومت اشیاء خارجی فقط علم ماقص دارد و این ناشی از این است که صرفاً به نظام برونی اشیاء می نگرد و از ارتباط درونی و علّی آنها غافل است و لذا آنها را ممکن و فسادپذیر می باید، زیرا معنی امکان و فساد انساء این نیست که وجود و فسادشان بی علت است، بلکه معنی آن این است که به واسطهٔ نقص علم نمی توانیم آنها را در روابط علّی راستبنشان به عنوان یک کل پیوسته و منسجم مشاهده کنیم. خلاصه ما به علت نقص علم خود است که اشیاء را ممکن و فسادپذیر می بینیم، و گرنه در واقع نه امکانی وجود دارد و نه فسادی. البته مقصود از امکان، امکان خاص (Contingency) است.

۱۲۶ به عقیدهٔ اسپینوزا، تصوری که ما از خدا داریم و تمام تصوراتی که به خدا ارتباط دارند درست و حقند، دلیل حقانیشان هم بداهت و روشنی و تعایز است. چنانکه ملاحظه شد، او در قضایای پیشین از تصورات ناقص و ناتمام سخن گفت، اکنون بحث خود را دربارهٔ تصورات تام آغاز کرده است، و از آنجا که تصورات تام، طبق تعریف، نصوراتی روشن و متعایز د و تعایز و روشنی هم معیار و ضابطهٔ داخلی حقیقت است، لذا او در این قضیه به جای تام (adequate) واژهٔ حق (true) را به کار برد، که در زبان فارسی به جای آن کلمات صادق و راست را هم میتوان استعمال کرد. او از این قضیه شروع میکند و تا قضیه ۴۰ به ترتیب زیر از قضایلیی سخن میگوید که علم ما به آنها روشن و متعایز است: الف. تصوراتی که به خدا ارتباط دارند (قضیهٔ ۲۲). ب. تصورات ساده (قضیهٔ ۲۴). ج. احوال عامه و تصوراتی که از تصورات تام استنتاح میشوند (قضیهٔ ۳۷).

۱۲۷. وازهٔ «نادرست» را، به جای falsum (false) به کار بردم تا آن را در مقابل درست که در قضیهٔ قبل به کار رفت قرار دهم، کلمهٔ «باطل» هم مناسب است، اما به کار بردن لفظ «کاذب» نارواست، زیرا در فرهنگ ما اغلب آن را در مورد قضایا استعمال میکنند، در صورتی که، چنانکه قبلاً گفته شد، در اصطلاح اسپینوزا تصورات اعم است از تصورات متداول و تصدیقات.

۱۲۸. زیرا فکر ما حالتی از فکر خداست. این قضیه دلالت دارد که ذهن آزاد نیست تا اموری را تحکماً به تصور

B .۱۲۲. ق: و نه حشي.

B .۱۲۳ یا «حالت» و یا «وضع»

۱۲۴. مقصود اینکه دیمومت هر شینی، از جمله بدن ما، از این لحاظ است که آن جزئی از نظام معمول طبیعت و مرتبط به آن است، نه از لحاظ ارتباط آن به ذات خود، یا به طبیعت مطلق خدا.

دربارة طبيعت و منشأ نفس ١١٣

باشد (زیرا گفته شد که نفوس خطا میکنند و به اشتباه میافتند نه ابدان) و نه عبارت از جهل مطلق، زیرا جهل و خطا دو چیز مختلفند. بنابراین نادرستی عبارت است از فقدان شناخت، که لازمهٔ تصورات ناتمام و ناقص و مبهم است.

تبصره: من در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷، همین بخش، توضیح دادم که چرا خطا عبارت است از فقدان شناخت. اکنون برای توضیح بیشتر مثالی می آورم. ۱۳۱ مثلاً، انسانها در اینکه خود را مختار می پندارند در خطا هستند و باعث پیدایش این پندار تنها این است که آنها از اعمالشان آگاهند، ولی از علل موجبهٔ آنها غافلند. بنابراین، تصورشان از اختیار تنها غفلت أنها از علل اعمالشان است. به همین جهت، این گفتارشان که اعمال انسان تابع ارادهٔ اوست سخنی است بیمعنی ۱۳۲. زیرا هیچیک از آنها نمی داند اراده چیست و چگونه بدن ما را به حرکت درمی آورد و آنان که لاف این دانایی را می زنند و برای روح جا و مکانی اقتراح میکنند، ۱۳۳ معمولاً باعث استهزا و تنفر میشوند. و همین طور ۱۳۲، وقتی که ما به خورشید مینگریم، چنین تخیل میکنیم که فاصلهٔ آن از ما در حدود ۲۰۰ با است، خطا فقط در این تخیل نیست، بلکه در این است که ما در حالی که تخیل میکنیم از فاصلة واقعى خورشيد از خود و علل اين تخيل غفلت داريم. زيرا، اگر چه ممكن است بعدها بدانیم که خورشید بیش از ۴۰۰ برابر قطر زمین با ما فاصله دارد، اما با وجود این همچنان خیال میکنیم که آن در نزدیکی ما است، زیرا ما که خیال میکنیم خورشید تا این اندازه نزدیک ماست، نه به این علت است که از مسافت واقعی آن غافلیم، بلکه به این علت است که حالی از احوال بدن ما مستلزم ذات خورشید است، از این حیث که خود بدن ما تحت تأثير أن واقع شده است. برهان: اگر قبول نداری، بر فرض امکان، حالت مثبتی از فکر را فرض کن که صورت خطا یا نادرستی را پدید آورد. این حالت فکر ممکن نیست در خدا باشد (قضیهٔ ۳۲، همین بخش) و در خارج از او هم ممکن نیست چیزی وجود یابد و یا به تصور آید (قضیهٔ ۱۵، بخش ۱). بنابراین، در تصورات چیز مثبتی که به موجِب آن بتوان گفت که آنها نادرستند موجود نیست. مطلوب ثابت شد.

قضيية ٣٤. هر تصوري در ما، كه مطلق١٢١ يعني تام و كامل است، درست است.

برهان: وقتی که میگوییم تصوری تام و کامل در ما وجود دارد، چیزی جز این نمیگوییم که (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) تصوری تام و کامل در خدا، از این حیث که مقوّم نفس ماست، موجود است، و در نتیجه (قضیهٔ ۳۲، همین بخش) چیزی جز این نمیگوییم که این چنین تصوری درست است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۵. نادرستی عبارت است از فقدان شناخت ۱۳۰ که لازمهٔ تصوارت ناتمام، ناقص و مبهم است.

برهان: در تصورات چیز مثبتی که بتواند صورت نادرستی آنها را پدیدار سازد (قضیة ۳۳، همین بخش) موجود نیست. امّا نادرستی، نه ممکن است عبارت از فقدان مطلق

آورد، همان طور که انسان آزاد نیست که اعمالی را تحکماً انجام دهد. زیرا همان طور که هر حالتی از بدن حالت صفت بعد است، هر تصوری هم حالت صفت فکر است. مطالب فوق را می توان به صورت قیاس زیر بیان کرد: اگر در تصورات چیز مثبتی باشد که به موجب آن بتوان آنها را نادرست خواند یا باید فرض شود که ذهن قدرت و اختیار دارد که تصوراتی نادرست پدید آورد و مانند خدا علت اعمالش باشد و یا نادرستی مستقیماً معلول خدا باشد. اما هر دو فرض محال است. پس در تصورات، چیز مثبتی که به موجب آن بتوان آنها را نادرست خواند موجود نیست.

۱۲۹. مقصود از تصور مطلق همان تصور بسيط است. بنابراين اسپينوزا تصورات ساده را نادرست يا باطل نمىداند و اين همان است که پيش از وى ارسطو و دکارت گفتهاند، که احتمال خطا را فقط مخصوص مرکبات دانستهاند اسپينوزا تصورات باطل را سه دسته مىداند: تصورات موهوم، نادرست و مشکوک. اصل مشترک همهٔ اينها در اين است که مرکبند، نه ساده، از نوع تخبلند نه تعقل.

۱۳۰. در رسالهٔ اصلاح فاهمه، عبارتی نظیر این قضیه دارد، آنجا که مینویسد در تصورات باطل و موهوم چیز مثبتی موجود نیست، تا به موجب آن باطل یا موهوم خوانده شوند، بلکه آنها بهواسطهٔ نقص علم ما چنین ملاحظه ۱۰.۱۰

John Wild, Spinoza's Selections, on the Improvement of Understanding, p. 44.

۱۳۱. ملاحظه می شود که برای بیان اینکه انسان چگونه به علت نادانی و غفلت دچار خطا و نادرستی می شود دو مثال ذکر میکند. یک مثال از فریب اختیار و دیگری از داوری غلط دربارهٔ فاصلهٔ خورشید. مثال خورشید را ارسطو هم در کتاب نفس آورده است. مراجعه شود به:

The Basic Works of Aristotle, on the Soul, BK. III, chap. 3, 428a, p. 588. B ATY: سخنی است سطحی،

۱۳۳. به احتمال قوی منظورش دکارت است که معتقد است روح به وساطت غدهٔ صنوبری قادر است بدن را به حرکت در آورد و این غده جا و مقام روح است. مراجعه شود به سرآغاز بخش بنجم این کتاب و:

The Philosophical Works of Descartes, vol. 1, The Passions of the Soul, part 1, article 31, 32, p. 346.

۱۳۲ درست، به همین بریب است.

برهان: اگر قبول نداری، در صورت امکان، فرض کن که آن وجه مشترک مقوم ذات شیئی جزئی، مثلاً، ذات «ب» است. بنابراین (تعریف ۲، همین بخش) ممکن نیست آن بدون «ب» به تصور آید یا وجود یابد. و این خلاف فرض است، بنابراین، آن ته به ذات «ب» مرتبط است و نه مقوّم ذات هر شیء جزئی دیگر است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۸. آنچه در میان همهٔ اشیاء مشترک است و در جزء و کل به طور مساوی موجود است فقط به طور تام ممکن است تصور شود.

برهان: فرض کن که «الف» میان همهٔ اجسام مشترک و بهطور مساوی در جزء و کل جسمی موجود است. در این صورت میگوییم که «الف» فقط ممکن است بهطور تام تصور شود، زیرا تصور آن (نتیجهٔ قضیهٔ ۷، همین بخش) بالضروره در خدا تام خواهد بود، هم از این حیث که او تصوری از بدن انسان دارد و هم از این حیث که تصوراتی از احوال آن را دارد، که (قضایای ۲۵، ۲۵ و ۲۷، همین بخش) تا حدی مستلزم طبیعت بدن انسان و هم طبیعت اجسام خارجی است، ۱۳۸ یعنی (قضایای ۱۲ و ۱۳۳ همین بخش) این تصور «الف» بالضروره در خدا تام خواهد بود، از این حیث که او مکوّن نفس انسان است، یا از این حیث که او تصوراتی دارد که در نفس انسان موجودند. بنابراین، نفس (نتیجهٔ قضیهٔ این حیث که او تصوراتی دارد که در نفس انسان موجودند. بنابراین، نفس (نتیجهٔ قضیهٔ درک میکند، هم از این حیث که خودش را درک میکند، هم از این حیث که خودش را درک میکند و هم از این حیث که بدن خود یا هر جسم خارجی دیگر را، و ممکن نیست «الف» به طریقی دیگر ادراک شود. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا برمی آید که بعضی از تصورات یا مفاهیم در میان همهٔ انسانها مشترک است. زیرا (حکم ۲) تمام اجسام در بعضی از امور با هم اشتراک دارند، که (قضیهٔ ۳۸، همین بخش) باید بهوسیلهٔ همه به طور تام یعنی به طور واضح و متمایز ادراک شوند.

قضیهٔ ۳۹. اگر بدن انسان و بعضی از اجسام خارجی، که بدن انسان عادهٔ بهوسیلهٔ آنها متأثر می شود، خصوصیت مشترکی داشته باشند که به طور مساوی در جزء و کل آنها موجود باشد، از آن خصوصیت در نفس انسان تصوری تام موجود خواهد بود. ۱۳۱

قضیهٔ ۳۶. تصورات ناقص و مبهم به همان ضرورت منتشی میشوند که تصورات تام، یعنی تصورات واضح و متمایز.۱۲۵

برهان: همهٔ تصورات در خدا موجودند (قضیهٔ ۱۵، بخش ۱) و از این حیث که به خدا ارتباط دارند، درست (قضیهٔ ۳۳، همین بخش) و تامّند (نتیجهٔ قضیهٔ ۷، همین بخش). بنابراین، هیچ تصوری ناقص یا مبهم نیست مگر از این حیث که به نفسی جزئی ارتباط دارد ۱۳۶۶ (به قضایای ۲۴ و ۲۸ همین بخش نگاه کنید). بنابراین، تمام تصورات، اعم از تام و ناقص به ضرورتی یکسان ناشی میشوند (نتیجهٔ قضیهٔ ۶، همین بخش). مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۷. آنچه وجه مشترک همهٔ اشیاء است (به حکم ۲ نگاه کنید) و آنچه در کل و جزء به طور مساوی موجود است مقوّم ذات هیچ شیء جزئی نیست.۱۲۷

۱۳۷. مسلماً مقصود از مقوّم، متوّم تام است، یعنی که وجه مشترک همهٔ اشیاء تمام ذاتِ هیچ شیء جزئی نیست و این مطلبی است واضح. اما ممکن است وجه مشترک اشیاء مقوم ناقص و یا جزء ذات هر شیء جزئی باشد، چنانکه جسم جزء ذات اسپینوزا و هر فرد دیگر انسان و سایر اجسام است. ولغسن توجه داده است که آنچه اسپینوزا با اصطلاح (communes notiones) ادا میکند مختص اجسام و مشترک میان آنهاست، از قبیل حالت بعد و با اصطلاح (به معنی عام کلمه) است. مراجعه شود به: The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 118-125.

با توجه به اصطلاح حکمای خود ما میتوان آنها را احوال مشترکه و احوال عامه و سمعالکیان نامید مانند شکل، مکان و زمان داشتن و استعداد حرکت و سکون، که از مبادی طبیعیات است و در کتاب السماعالطبیعی مورد بحث قرار میگیرد. مراجعه شود به طبیعیات شفا، فن اول، ص اول، غررالفراند، ص ۳.

بنابراین، مقصود اسپینوزا از وجه مشترک یا وجوه مشترک اشیاء، احوال با خواص و اعراض عامه و مشترک اشیاء است که مسلماً مقوم ذات یا ذاتی اشیاء بیستند، علیهذا بهطور مطلق درست آمد که «آنچه وجه مشترک همهٔ اشیاء است و…» مقوم ذات هیچ شیء جزئی نیست.

A . ۱۳۸ که تا حدی مستازم طبیعت بدن انسان و تا حدی نیز مستازم طبیعت اجسام خارجی است. ۱۳۸ ۱۳۸ از آنجا که مفاهیم مشترک (احوال عامه، احوال مشترکه) نهایهٔ بر ادراکات حسی مبتنی است، طبعاً با شناخت

۱۳۵. در ترجمهٔ فرانسه: از یکدیگر منتشی میشوند.

۱۳۳۸. با توجه به نظام فکری او، قضیه را میتوان به صورت زیر مدلل کرد: تصورات فی نفسها نادرست و باطل نیستند، نادرستی از اینجا ناشی میشود که آنها اجزاء پراکنده ای هستند، از کلی که فی نفسه درست و حق است و یا حاصل ترکیب مبهم و درهم تصورات ساده هستند، که فی نفسها حقند. خلاصه نقص و ابهام تصورات مربوط است به غفلت و عجز ما از مشاهدهٔ اشیاء به عنوان کل و یا عجز ما از تحلیل تصور مرکب به اجزای ساده. پس نقص و ابهام معلول جهل و عجز ماست، و همهٔ تصورات اعم از تام و ناقص که در ذهن ما پدیدار میشوند، حالتی از صفت فکر خدایند و همه به طبیعت موجود متفکر تعلق دارند و نقص از سوی ماست که جزئی از آن کل هستیم، بنابراین، درست آمد که همهٔ تصورات به ضرورت یکسان از خدا منتشی میشوند.

دربارة طبيعت و منشأ نفس ١١٧

است یا از ابن حیث که به صورت تصورات اشیاء جزئی کثیری متعیّن شده است، بلکه فقط از این حیث که او مقوّم ذات نفس است.

تبصرهٔ ۱: من به این ترتیب منشأ «مفاهیم مشترک» ۱۱ را که اصول استدلال ما هستند بیان کردم. اما بعضی از اصول متعارفه یا مفاهیم علتهای دیگری دارند که بیان آنها با این روش ما مفید خواهد بود، زیرا در این صورت روشن خواهد شد که کدام نوع از مفاهیم نسبت به مفاهیم دیگر فایدهٔ بیشتری دارد و کدام کمتر. به علاوه خواهیم دید که کدام نوع مفاهیم میان همه مشترک است و کدام نوع فقط نسبت به کسانی که از قید تعصبات رستهاند روشن و متمایز است و بالاخره کدام یک بنایش بر باطل است و باز روشن خواهد بود که مفاهیم ثانوی ۱۲۱ و نتیجهٔٔ اصول متعارفهای که مبتنی بر آنها هستند از کجا پیدا شدهاند، همچنین نکات دیگری ۱۲۱ بیان خواهد شد که در اوقات مختلف در بارهٔ آنها اندیشیده ام، اما از آنجا که تصمیم گرفته ام که در این خصوص رسالهٔ دیگری بنویسم، و نیز از آنجا که نمی خواهم با اطناب و اطالهٔ کلام باعث ملال گردم، لذا بر این شدم که اینجا از آنجا که نمی خواهم با اطناب و اطالهٔ کلام باعث ملال گردم، لذا بر این شدم که اینجا از آنجا که نمی خواهم با اطناب و اطالهٔ کلام باعث ملال گردم، لذا بر این شدم که اینجا از آنجا که نمی خواهم با اطناب و اطالهٔ کلام باعث ملال گردم، لذا بر این شدم که اینجا از آنجا که نمی خواهم با اطناب و اطالهٔ کلام باعث ملال گردم، لذا بر این شدم که اینجا از آنجا که نمی خواهم با اطناب و اطالهٔ در این خود میادا چیزی را که دانستنش ضروری است از قلم انداخته باشم، به اختصار دربارهٔ علل پیدایش امور عامه ۱۲۱، مانند موجود،

141. (Common notions) Communes notiones

۱۴۲. معتبود از مفاهیم ثانوی نتایع اقبسهٔ برهانی است که از مقدمات بقیبی، که به اصطلاح وی مفاهیم اولی است. استناح شده اند. در ترجمهٔ ۲ پس «از مفاهیم ثانوی» آمده است: و نتیجهٔ اصول متعارفهای که مبنای آنها هستند.

۱۴۳ نکات دیگری که مربوط به این مسائل است.

۱۹۲۰ امور عامه را به جای transcendentals) transcendentales) به کار بردم، زیرا معصود وی از این کلمه موحودات متعالی به معنی منتزه و ضد متدایی و متنازل نیست، بذکه منظور مفاهیم عام و کلی است که مصطلح کهن منطقی است (مراجعه شود به حاشیهٔ قضیهٔ ۱۸، بخش ۱ این کتاب) و لذا ترجمهٔ آن به «امور عامه» که در فلسفهٔ ما متداول است مناسب آمد، به ویژه چنانکه ملاحظه می شود او در این مورد از اموری نام می برد که با امور عامهٔ مصطلح فنسفهٔ ما همانند است. می دانیم در فلسفهٔ ما موجود، وحدت، امکان، حدوث، کثرت، معلولیت و امثال آمها را، که محمص قسم حاصی از موجودات نیست، امور عامه می نامند (مراجعه شود به کشاف، ج ۱، ص ۷۳). اسیسوزا بیر، به بیعیت از فلسفهٔ مدرسی، از شش امر عام نام می برد، بدین قرار:

موجود «being) «cus»)، شیء «thing) «res»)، شیبی «something) (aliquid)، وحدت «unity) (unity)، حقیقت «truth) «cusum)، خیر «bomm» (goodness)

ولی در اسحا فقط از سه امر اول نام برده است. همان طور که ولفسن توجه داده است، امور عامه از معاهم مشترک (احوال عامه) متفاوت است ، امور عامه مانند کلیات تصوراتی مبهم و ناقصند، در صورتی که مفاهم مشترک اعم از اولی و ثانوی تصورات نامند و با اینکه کلیات و مفاهیم مشترک هر دو مبتنی بر ادراک حسی هستند، با وجود ۱۱۶ اخلاق

برهان: فرض کن که «الف» آن خصوصیت مشترک میان بدن انسان و بعضی از اجسام خارجی باشد و بهطور مساوی در بدن انسان و اجسام خارجی و نیز در جزء و کل هر جسم خارجی موجود باشد، در این صورت، از «الف» تصور تامی در خدا موجود خواهد بود (نتیجهٔ قضیهٔ ۷، همین بخش)، هم از این حیث که تصور بدن انسان را دارد و هم از این حیث که تصورات اجسام خارجی مفروض را. اکنون فرض کن که بدن انسان بهوسیلهٔ همان خصوصیت مشترکی که با جسم خارجی دارد، یعنی «الف»، تحت تأثیر آن جسم خارجی قرار گرفته است. تصور این حال مستلزم خصوصیت «الف» خواهد بود (قضیهٔ ۱۶، همین بخش) و بنابراین (نتیجهٔ قضیهٔ ۷، همین بخش) تصور این حال، به طور تام در خدا موجود خواهد بود، از این حیث که او به صورت بدن انسان متعین شده است؛ یعنی (قضیهٔ ۱۳، همین بخش) از این حیث که او مکون طبیعت نفس انسان است و بنابراین (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۲، همین بخش)، این تصور نیز در نفس انسان تام است. مطلوب بنابراین (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۲، همین بخش)، این تصور نیز در نفس انسان تام است. مطلوب

نتیجه: از اینجا برمیآید که هر اندازه که بدن انسان خصوصیتهای مشترک بیشتری با اجسام دیگر داشته باشد، به همان اندازه نفس او برای درک تام اشیاء استعداد بیشتری خواهد داشت. ۱۴۰

قضیهٔ ۴۰. تمام آن تصوراتی هم که در نفس از تصوراتی که در آن تامند استنتاج می شوند

برهان: این واضح است. زیرا وقتی میگوییم که تصوری در نفس از تصوراتی که در آن تامند استنتاج میشود، چیزی جز این نمیگوییم (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) که در خود عقل الهی تصوری موجود است که علت آن خداست، نه از این حیث که او نامتناهی

بدن خود ما می آغازد و به شناخت اشیاء خارجی منتهی می شود، البته از این حیث که بدن ما تحت تأثیر اشیاء خارجی قرار گرفته است. این قضبه ناظر به مطالب مذکور است. و این احوال مشترکه که از ادراکات حسی سرچشمه می گیرد تعداد شان محدود است و هر اندازه که علم ما به طبیعت کامل باشد، احوالِ مشترک بیشتری را درکِ خواهیم کرد.

۱۴۰ نظیر این عبارات را در کتاب اصلاح فاهمه آورده است، آنجا که گفته است ذهن هر اندازه که اسیاء بیشتری را بشناسد به همان اندازه قوای خود و نظام طبیعت را بهتر خواهد شناخت. مراجعه شود به:

Treatise on the Correction of the Understanding, VII, 40.

كثيري از صور خيالي در بدن انسان پديدار شدهاند، كه از قدرت تخيل تجاوز كردهاند، البته نه كاملاً، بلكه تا أن حدكه نفس نميتواند تعداد مشخصي از انسانها و اختلافات جزئي هر یک از آنها را، از قبیل رنگ و اندازه و غیر آن تخیّل کند. بنابراین، فقط چیزی را به طور متمایز تخیل میکند که تمام افراد، از این حیث که بدن به واسطهٔ آنها متأثر شده است، در آن چیز با هم اشتراک دارند زیرا، بهواسطهٔ همین چیز است که بدن اغلب از هر فردی تأثر مییابد، و نفس آن چیز را با نام انسان ادا میکند که شامل تعداد بینهایتی از افراد است که چنانکه گفته شد تخیل تعداد معیّنی از آنها از قدرت نفس خارج است. اما باید توجه داشت كه اين مفاهيم بهوسيلة همة انسانها يكسان ساخته نشده است، بلكه در هر فردي، به حسب شیئی که بهوسیلهٔ آن بدن بیشتر متأثر می شود و نفس آن را آسانتر تخیل می کند یا به خاطر می آورد متفاوت است، مثلاً کسانی که اغلب قامت انسانها را با اعجاب می نگرند از اسم انسان حیوان مستقیمالقامه را خواهند فهمید، اما آنهایی که عادةً چیز دیگری را مورد توجه قرار میدهند صورت خیالی مشترک دیگری از انسانها خواهند ساخت، تا انسان را وصف کنند، از این قبیل که انسان حیوانی است خندان یا حیوانی است دو پای فاقد پر، یا حیوانی است ناطق و همین طور هر کسی به اقتضای حالت بدن خود از اشیاء صور كلى خواهد ساخت. بنابراين شگفت آور نيست كه اين همه مجادلات در ميان فيلسوفاني که میکوشند تا اشیاء طبیعی را صرفاً با صور خیالی آنها تبیین کنند، پیدا شده باشد.

تبصرهٔ ۲: از آنچه تاکنون گفته شده به وضوح برمی آید که ما اشیاء کثیری ادراک می کنیم و مفاهیم کلی می سازیم: اولاً: از اشیاء جزئی که به وسیلهٔ حواس به صورتی مبهم، ناقص و درهم و بدون نظم برای عقل ما نمودار شده اند (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۹، همین بخش). و لذا من عادةٔ این قبیل ادراکات را شناخت ناشی از تجربهٔ مغشوش می نامم. ۱۲۸ ثانیاً: از علامات، مثلاً وقتی که کلمات معینی را می شنویم یا می خوانیم، اشیاء معینی را به خاطر می آوریم و از آنها تصورات معینی می سازیم همانند تصوراتی که به وسیلهٔ آنها اشیاء را تخیل می کنیم (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۸، همین بخش). پس از این، این دو طریق ملاحظهٔ اشیاء را نوع اول شناخت، عقیده، یا تخیل ۱۲۹ خواهیم نامید. ثالثاً: از

شیء و شیئی سخن میگویم. این امور از اینجا ناشی شدهاند که بدن انسان محدود است و می تواند در آن واحد فقط تعداد معینی از صور خیالی را متمایزا در خود پدید آورد (برای روشن شدن واژهٔ «صورت خیالی» تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷ همین بخش را نگاه کنید) و اگر این تعداد افزایش یابند، صور خیالی مبهم خواهند بود و اگر تعداد صور متمایزی که بدن مىتواند در آن واحد در خود پديد آورد از حد خود تجاوز كند، آنها همه كاملاً با يكديگر مشتبه خواهند شد. چون امر از این قرار است، واضح است (از نتیجهٔ قضیهٔ ۱۷ و از قضیهٔ ۱۸، همین بخش) که تعداد اجسامی که نفس انسان میتواند در آن واحد آنها را بهطور متمایز ۱۴۵ تخیل کند به اندازهٔ تعداد صور خیالی است که ممکن است در آن واحد در بدنش پدید آیند. اما همینکه همهٔ صور خیالی در بدن مبهم باشند، نفس نیز همهٔ اجسام را مبهم و نامتمایز تخیل خواهد کرد و همه را تحت یک صفت واحد درخواهد یافت. یعنی تحت صفت وجود، شيء و غير آن. اين ابهام ممكن است از اينجا ناشي شود كه صور خیالی همواره بهطور یکسان روشن نیستند. ۱۴۶ و نیز امکان دارد از علل دیگری شبیه این ناشی شود که شرح و بیان آنها اینجا ضرورتی ندارد، زیرا تنها ملاحظهٔ یکی از آنها برای منظوری که در نظر داریم کافی است. زیرا ممکن است همهٔ آنها به این برگردانده شوند كه اين الفاظ به تصوراتي بياندازه مبهم دلالت ميكنند. مفاهيم كلي مانند انسان، اسب، سگ و غیر آنها هم از عللی شبیه اینها پیدا شدهاند،۱۲۷ یعنی مثلاً در یک زمان تعداد

این از یکدیگر فرق دارند، از سه جهت: اولاً کلیات مانند انسان، اسب، سگ و امثال آنها بهواسطهٔ خبال و حافظه ساخته شدهاند، اما مفاهیم مشترک تنها بهوسیلهٔ ذهن بهوجود آمدهاند. ثانیاً کلی تصور چیزی نیست که به راستی مخصوص اشیاء و مشترک میان آنها باشد، بلکه صورت خیالی چیزی است که اشیاء از این حیث که بدن بهواسطهٔ آنها متأثر شده در آن اشتراک دارند، برعکس مفاهیم مشترک تصوراتی هستند در ذهن، مخصوص به بدن انسان، و تمام اشیاء خارجی، که بدن معمولاً بهواسطهٔ آنها متأثر شده و مشترک میان آنهاست. ثالثاً کلیات بهواسطهٔ همه یکسان ساخته نشدهاند، بلکه در هر مورد برابر با چیزی که بدن با آن بیشتر تأثر یافته و ذهن به آسانی می تواند آن را تخیل کند، یا به خاطر آورد، تنوع می یابند، اما مفاهیم مشترک به همه انسانها عمومیت دارد، یعنی بهوسیلهٔ همه یکسان نصور شده است. ولی، با این همه فرقی که میان کلیات و مفاهیم مشترک خاطرنشان شد، گاهی اسپینوزا مسامحهٔ آنها را مانند هم تلقی کرده است. مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 123-125.

C .۱۴۸ : شناختی که از محض القاء تجربه ناشی شده است

۱۴۸. در خصوص تخیل مراجعه شود به پاورتی نبصره قضیهٔ ۱۷، همین بخش.

۱۴۵. کلمهٔ «متمایز» در بعضی از ترجمه ها نیست.

A . ۱۴۶ ممکن است این ابهام معلول فقدان نیروی یکسان در صور خیالی باشد.

۱۴۷. یا به این صورت پیدا شدهاند.

دربارهٔ طبیعت و منشأ نفس ۱۲۱

قضیهٔ ۴۱. نقط شناخت نوع اول منشأ ۱۵۱ نادرستی است و شناخت نوع دوم و سوم بالضروره درست است. ۱۵۵

برهان: در تبصرهٔ قبل گفتیم که تمام تصورات ناقص و مبهم به نوع اول شناخت متعلقند. بنابراین تنها این نوع شناخت منشأ نادرستی است (قضیهٔ ۳۵، همین بخش). گذشته از این، گفتیم که تصورات تام به نوع دوم و سوم شناخت تعلق دارند، بنابراین، این دو نوع شناخت بالضروره درست است (قضیهٔ ۳۴، همین بخش). مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۴۲. شناخت نوع دوم و سوم است که به ما می آموزد که چگونه درست را از نادرست تمیز دهیم، نه شناخت نوع اول.۱۵۶

برهان: این قضیه خود بدیهی است. زیرا کسی که میان درست و نادرست فرق میگذارد باید قبلاً تصور تامی از درست و نادرست داشته باشد، یعنی (تبصره ۲، قضیهٔ ۴۰ همین بخش) باید بهوسیلهٔ نوع دوم یا سوم شناخت درست و نادرست را بشناسد.

قضیهٔ ۴۳. آنکه تصور درست دارد، در همان وقت می داند که تصور درست دارد و نمی تواند در درستی آن شیء شک نماید.۱۵۷

برهان: تعبور درست در ما همان تصوری است که در خدا، از این حیث که او بهواسطهٔ طبیعت نفس انسان ظاهر شده، تام است (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش). پس بگذارید فرض کنیم که در خدا، از این حیث که بهواسطهٔ طبیعت نفس انسان ظاهر شده است، تصوری تام از «الف» موجود است. تعبور این تعبور هم باید به همان صورت تصور «الف» بالضروره در خدا موجود و مرتبط با او باشد (قضیهٔ ۲۰، همین بخش، که کاربرد برهانش بالضروره در خدا موجود و مرتبط با تعبور «الف» از این حیث به خدا مرتبط است که

مفاهیم مشترک و تصوّرات تامی که از خواص اشیاء داریم (نتیجه قضیة ۳۸، قضیه ۴۷ با نتیجه و قضیه ۴۵، همین بخش). من این نوع شناخت را شناخت استدلالی ۴۵۰ نوع دوم شناخت خواهم نامید. جز این دو نوع شناخت، نوع سومی هم موجود است که بعداً آن را نشان خواهم داد و علم شهودی دا خواهم نامید. این نوع علم از تصور تام ماهیّت بالفعل ۱۵۲ بعضی از صفات خاص خدا نشأت میگیرد و به شناخت تام ذات اشیاء منتهی میشود. ۱۵۲ همهٔ اینها را با یک مثال توضیح میدهم، فرض کنید سه عدد داده شده است تا عدد چهارمی به دست آید که نسبتش به عدد سوم، مانند نسبت عدد دوم است به عدد اول. بازرگانان، بدون درنگ، عدد دوم را در عدد سوم ضرب و حاصل را بر عدد اول تقسیم میکنند، یا به این علت که قاعدهای را که بدون با اعداد خیلی کوچک آزمایش کردهاند، و یا به علت اعتقاد به برهان قضیه ۱۹، کتاب هفتم اصول اقلیدس، یعنی اعتقاد به خاصیت عمومی تناسبها. اما در اعداد خیلی کوچک به هیچ کدام از اینها نیازی نیست. مثلاً اگر اعداد ۱، ۲ و ۳ داده شود، هر کسی میتواند روشنتر از هر برهانی دریابد که عدد متناسب چهارم ۶ است، زیرا از کسی میتواند روشنتر از هر برهانی دریابد که عدد متناسب چهارم ۶ است، زیرا از همان نسبتی که با یک شهود میان عدد اول و دوم درمییابیم، عدد چهارم را استنتاج میکنیم.

۱۵۴. با «عنب».

۱۵۵ در آن فضم ارزبایی اعتبار انواع سمگانه نساخت است.

۱۵۶. معصود النکه نوع دوم و سوم شناخت نه شها خود درست و حقند، بلکه ضابطه و معیار نادرستی نوع اول بیر هستند.

۱۵۷. با «نمی تواند در درستی شناحت خود شک کند» در این قضیه و بیصرهٔ آن می حواهد نشان دهد که حقیقت هم معیار حود است و هم معیار کذب.

reason)ratio .۱۵۰ در زبان فارسی به جای این کلمه معمولاً واژهٔ عقل و خرد را به کار بردهاند. ما هم گاهی (The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 148) اینکار را خواهیم کرد. اما همانطور که ولفسن تصریح کرده (Spinoza's Theory of Knowledge, p. 167) Parkinson و از عبارات از نوع دوم شناخت سخن میگوید استدلال و استنتاج برهانی است. ولی گاهی به جای آن کلمهٔ «تعقّل» به نظر مناسب میآید.

intuitive science) scientia intuitiva .۱۵۱) مسلماً مقصود از آن شهود عرفانی نیست، بلکه همان علم مستقیم و بیواسطه مصطلح ارسطوییان و دکارتیان است که در مقابل علم حاصل از قیاس و استقراء که علم باواسطه است قرار دارد. «ولفسن» توجه داده است که اسپینوزا اصطلاح علم شهودی را مستقیماً از دکارت گرفته و در مقابل استقراء (inductio) و قیاس (deductio) قرار داده است. مراجعه شود به کتاب آنالذکر «ولفسن» به همان صفحه.

۱۵۲. بهجای «formales» در این باره مراجعه شود به حاشیهٔ قضیهٔ ۸، همین بخش.

<sup>107.</sup> چنانکه ملاحظه شد، در اینجا از سه نوع شناخت سخن گفت. در کتاب اصلاح فاهمه از جهار نوع شناخت سخن گفت. در کتاب اصلاح فاهمه از جهار نوع شناخت سخن گفته است. که اگر از اختلاف عبارات صرف نظر شود مشاهده خواهد شد که معانی و مطالب یکسان است. برای مزید اطلاع مراجعه شود به مقاله نگارنده با عنوان «اقسام علم و مسائل مربوط به آن از نظر اسپینوزا» نشریهٔ اختصاصی گروه آموزشی فنسفهٔ دانشگاه تهران، شمارهٔ ۳.

او بهواسطهٔ طبیعت نفس انسان ظاهر شده است. بنابراین، تصور تصور «الف» نیز باید به همین ترتیب با خدا مرتبط باشد، یعنی (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) تصور تام تصور «الف» باید در همان نفسی که تصور تامی از «الف» دارد موجود باشد و بنابراین، کسی که تصوری تام دارد، یعنی (قضیهٔ ۳۴، همین بخش) چیزی را به درستی می شناسد، باید در عین حال از تصور خود ۱۸۵۸ تصوری تام یا شناختی درست داشته باشد، یعنی که (همان طور که خود بدیهی است) باید متیقن باشد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: در تبصرهٔ قضیهٔ ۲۱ این بخش شرح دادهام که تصور تصور ۱۵۹ چیست، اما باید توجه داشت که قضیهٔ قبلی خود بدیهی است. ۱۶۰ زیرا آنکه تصوری درست دارد مى داند كه تصور درست مستلزم برترين نوع تيقن است، تصور درست داشتن، جز اين معنی نمی دهد که ما چیزی را به طور کامل، یا به بهترین نحو ممکن، بشناسیم، در واقع، کسی نمی تواند در این باره شک کند، مگر آنکه تصور را چیزی گنگ، مانند تصویری که روی لوح است، بینگارد نه حالتی از فکر، یعنی خود فهم ۱۶۱. به علاوه، من می پرسم کی مى تواند بداند كه چيزى را مى فهمد، اگر نخست آن چيز را نفهمد؟ به عبارت ديگر، كى مىتواند بداند به چيزى تيقن دارد، اگر نخست به آن چيز متيقن نباشد؟ گذشته از اين، چه چیزی ممکن است واضحتر یا متیقنتر از خود تصور درست ضابطهٔ حقیقت باشد؟ واضح است، همان طور که نور هم خود را نشان میدهد و هم تاریکی را، حقیقت نیز هم ضابطهٔ خود است و هم ضابطهٔ نادرستی. فکر میکنم که آنچه گفتم جوابی کافی به این اعتراض باشد که اگر تصور درست فقط از این حیث که با متصوّر خود مطابق است از تصور نادرست متمایز باشد، بنابراین، واقعیت و کمال تصور درست، از تصور نادرست بیشتر نخواهد بود (زیرا تمایز آنها صرفاً بهوسیلهٔ علامت خارجی است) و در نتیجه کسی که تصوراتش درست است در هیچ چیز برکسی که تصوراتش نادرست است تفوق نخواهد داشت. همچنین فکر میکنم که قبلاً به این سؤالات پاسخ دادهام که چه چیز باعث می شود

که مردم تصورات نادرست داشته باشند، و چگونه کسی می تواند یقین پیدا کند که تصوراتش با متصورات مطابق است. زیرا در مورد فرقِ میان تصور درست و نادرست، در قضیهٔ ۳۵ همین بخش ثابت شد که نسبت اولی به دومی مانند نسبت وجود است به عدم. علل نادرستی را هم در قضایای ۱۹ تا ۳۵، به اضافهٔ تبصرهٔ قضیهٔ اخیر با وضوح بسیار نشان دادم. همچنین، از آنچه گفته شده است معلوم می شود که چه فرقی هست میان آنکه تصورات درست دارد با آنکه تصوراتش نادرست است. بالاخره در مورد آخرین سؤال، یعنی اینکه شخص چگونه می تواند بداند که تصورش با متصوَّر آن مطابقت دارد، من به حد کافی نشان داده ام که دلیل این علم او تنها این است که او تصوری دارد مطابق با متصوَّرش، یعنی که حقیقت ضابطهٔ خود است. به اضافهٔ اینها، باید به خاطر بیاوریم که متصورش با درست ادراک می کند، جزئی از عقل بی نهایت خداست نفس، از این حیث که چیزی را درست ادراک می کند، جزئی از عقل بی نهایت خداست (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش)، بنابراین درستی تصورات واضح و متمایز نفس همان اندازه ضروری است که درستی تصورات خدا.

قضيية ۴۴. عقل طبيعة 191 اشياء را ممكن ملاحظه نميكند، بلكه ضروري ملاحظه ميكند.

برهان: عقل طبیعةٔ اشیاء را درست ادراک میکند (قضیهٔ ۴۱، همین بخش) یعنی آنچنانکه در خود هستند (اصل متعارف ۶، بخش ۱)، یعنی نه ممکن بلکه ضروری (قضیهٔ ۲۹، بخش ۱). مطلوب ثابت شد.

نتیجهٔ ۱: از اینجا برمی آید، که فقط به واسطهٔ تخیّل است که ما اشیاء را ممکن ملاحظه میکنیم، هم نسبت به گذشته و هم نسبت به آینده. ۱۶۳

تبصره: در اینکه این ۱۶۲ چگونه رخ می دهد، در چند کلمه توضیح خواهم داد. ما قبلاً نشان داده ایم (قضیه ۱۷ ، همین بخش و نتیجهٔ آن)، که اگر عللی پیدا نشوند که حضور اشیاء را نفی کنند، نفس آنها را در نزد خود همیشه حاضر تخیل می کند، اگر چه موجود نباشند. به علاوه، ما نشان داده ایم که هر گاه بدن انسان یک بار، در یک زمان، به وسیلهٔ

۱۵۸. B: از شناخت خود.

۱۵۹. يعني: علم به علم.

۱۶۰. B: به حد کافی خود بدیهی است.

۱۶۱. لاتين: B. intelligence: A) intelligentia و 'B. intelligence ) به جاى آن، به كار بردن «عقل» نيز بلامانم است. براى مزيد اطلاع مراجعه شود به حاشية قضية ۴، بخش ۱

۱۶۲. بعنی به افتضای طبیعتش.

۱۶۳. ریزا ثابت شد که عقل انساء را ضروری و واجب ملاحظه میکند به این وسیله میان عقل و خال فرق میگذارد، که عقل انساء را ضروری و واجب میبیند، ولی ختال ممکن و محتمل.

۱۶۴ بعنی انکه اشیاء را ممکن (مفصود ممکن به امکان حاص contingent است) ملاحظه میکنیم.

دربارهٔ طبیعت و منشأ نفس ۱۳۵

ضرورت را درست ادراک میکند ۱۶۷ (فضیهٔ ۲۱، همین بخش)، یعنی آن طور که اشباء در ذات خود هستند (اصل متعارف ع، بخش ١). اما این ضرورت اشباء همان ضرورت طبیعت سرمدی خداست (قضیهٔ ۱۶، بخش ۱). بنابراین، عقل طبیعهٔ اشیاء را تحت این نوع سرمدتت ادراک میکند. به اضافه مبانی استدلال ما مفاهیمی هستند مُبیّن امور مشترک اشیاء (قضیهٔ ۳۸، همین بخش) و ذات هیچ امر جزنی را بیان نمیکنند (قضبه ۳۷، همین بخش) و بنابراین باید بدون نسبت به زمان تصور شوند، یعنی تحت نوعی سرمديّت. مطلوب ثابت شد.

قضيه هم تصوري از هر جسمي يا از هر شيء جزئيي كه بالفعل موجود است بالضروره مستلزم ذات سرمدی و نامتناهی خداست.

برهان: تصور هر شيئي جزئي كه بالفعل موجود است هم مستلزم ذات أن شيء است و هم مستلزم وجود آن (نتیجهٔ قضیهٔ ۸، همین بخش)، اما ممکن نیست اشیاء جزئی بدون خدا به تصور آیند (قضیهٔ ۱۵، بخش ۱)، بلکه از آنجا که این اشیاء دلالت بر آن دارند که خدا از این حیث که با صفتی اعتبار شده است که این اشیاء حالات آن هستند علت أنهاست (قضية ٤، همين بخش)، لذا، تصورات أنها بايد بالضروره مستلزم تصور أن صفت باشند (اصل متعارف ۴، بخش ۱)، یا به عبارت دیگر، باید مستازم ذات سرمدی و نامتناهی خدا باشند (تعریف ۶، بخش ۱). مطلوب ثابت شد.

تبصره: مقصود من از وجود، در اینجا، دیمومت نیست، یعنی وجود، از این حیث که انتزاعی و همچون شکل خاصی از کمیّت تصور شده است، بلکه سخن از طبیعت وجود است که به اشیاء جزئی نسبت داده میشود، به دلیل اینکه اشیاء نامتناهی در حالات نامتناهی از ضرورت سرمدی طبیعت خدا ناشی میشوند (قضیهٔ ۱۶، بخش ۱). تکرار میکنم که من از خود وجود اشیاء جزئی، از این حیث که در خدا موجودند سخن میگویم. زیرا، اگر چه وجود هر شیء جزئی به وجه معینی بهواسطهٔ شیء جزئی دیگری موجب شده است، با این همه نیرویی که به وسیلهٔ آن هر چیزی وجودش را حفظ میکند از همان ضرورت سرمدی طبیعت خدا ناشی میشود ۱۶۸

دو جسم خارجی تحت تأثیر قرار گیرد، پس از آن هر وقت یکی از آنها را به یاد آورد، بلافاصله دیگری را هم به یاد خواهد آورد (قضیهٔ ۱۸، همین بخش). یعنی، هر دو را در نزد خود حاضر ملاحظه خواهد كرد، مگر عللي پيدا شوند كه حضور آنها را نفي كنند. همچنین کسی شک نمیکند که ما به این جهت زمان را تخیل میکنیم که تخیّل میکنیم که اجسامی کندتر یا تندتر از اجسام دیگر، یا با سرعتی برابر با سرعت آنها، حرکت میکنند. بنابراین پسری را فرض میکنیم که دیروز، اولین بار صبح «پتر» را دیده است، ظهر «پل» را، و عصر «سیمن» را و امروز صبح دوباره «پتر» را می بیند. از قضیهٔ ۱۸ این بخش واضح است که او به محض اینکه روشنایی صبح را می بیند، تخیّل می کند که خورشید در همان جهتی که دیروز حرکت کرده حرکت خواهد کرد، یعنی همه روز را تخیل خواهد کرد: صبح «پتر» را، ظهر «پل» را و عصر «سیمن» را تخیل خواهد کرد:۱۶۵ یعنی وجود «پل» و «سیمن» را مرتبط با آینده تخیل خواهد کرد، در حالی که اگر آن پسر «سیمن» را عصر ببیند، «پتر» و «پل» را به گذشته نسبت خواهد داد، زیرا آنها در تخیل وی با گذشته ارتباط دارند و هر اندازه آنها را با این ترتیب زمانی بیشتر ببیند، تخیلاتش استوارتر خواهد بود. اگر چنین واقع شود که او عصر دیگر به جای «سیمن»، «جیمز» را ببیند، روز بعد، با عصر گاهی «سیمن» را تخیل خواهد کرد و گاهی «جیمز» را.۱۶۶ ولی نه هر دو را با هم، زیرا فرض این است که او عصر یکی را پس از دیگری دیده است، نه هر دو را با هم. بنابراین، تخیّلش متزلزل خواهد شد و با تخیّل عصر آینده گاهی این را تخیل خواهد کرد و گاهی آن را، یعنی آنها را در آینده نه مشخصًا، بلکه محتملاً ملحوظ خواهد داشت و این تزلزل تخیل به همین صورت واقع خواهد شد، اگر تخیل مربوط به اشیائی باشد که ما آنها را به همین ترتیب با توجه به گذشته یا حال ملاحظه میکنیم و در نتیجه اشیاء را، نسبت به گذشته، حال، یا آینده، محتمل تخیل میکنیم.

نتيجهٔ ۲: عقل طبيعةً اشياء را تحت نوعي سرمديّت ادراك ميكند.

برهان: عقل طبیعةً اشیاء را ضروری ادراک میکند، نه ممکن (فضیة قبلی). و او این

۱۶۷. لذا أدم عافل در برابر ناملایمات مقاومت می کند و لب به شکایت نمی گشاید. ۱۶۸. بعنی دیمومت که همان استمرار وجود است، امر انتزاعی است، نهایت انتزاعی نفس الامری که از مین و به

B .۱۶۵ و در همین وفت، در تخیل او، «پتر» با صبح، «پل» با ظهر و «سیمن» با عصر مرتبط حواهد بود.

۱۶۶. در تعین حود، گاهی «سبمن» را با عصر مرتبط خواهد ساخت و گاهی «جبمز» را.

در خصوص این، نتیجهٔ قضیهٔ ۲۴، بخش ۱ را نگاه کنید.

قضیهٔ ۴۶. شناخت ذات سرمدی و نامتناهی خدا، که هر تصوری مستلزم آن است، تام و کامل است.

برهان: کاربرد برهان قضیهٔ قبل کلی است و شیء، چه به عنوان جزء اعتبار شود چه به عنوان کل، تصور آن، چه تصور جزء باشد و چه تصور کل، مستلزم ذات نامتناهی و سرمدی خداست (قضیهٔ ۴۵، همین بخش)، پس، چیزی که موجب شناخت ذات سرمدی و نامتناهی خداست میان همه مشترک است و در جزء و کل به طور مساوی موجود است. بنابراین، این شناخت تام خواهد بود (قضیهٔ ۳۸، همین بخش). مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۴۷. نفس انسان بهذات سرمدی و نامتناهی خدا شناخت۱۹۹ تام دارد.

برهان: نفس انسان تصوراتی دارد (قضیهٔ ۲۲، همین بخش)، که بهوسیلهٔ آنها خود را (قضیهٔ ۲۳، همین بخش) به ضمیمهٔ اجسام را (قضیهٔ ۲۳، همین بخش) به ضمیمهٔ اجسام خارجی، که بالفعل موجودند، ادراک میکند (نتیجهٔ قضایای ۱۶ و ۱۷، همین بخش). پس او به ذات سرمدی و نامتناهی خدا شناخت تام دارد (قضایای ۴۵ و ۴۶، همین بخش). مطلوب ثابت شد.

تبصره: از آنچه گفته شد برمی آید که ذات نامتناهی خدا و سرمد یّت او برای همه معلوم است و از آنجا که اشیاء همه در خدا موجودند و به واسطهٔ او به تصور می آیند، لذا ممکن است، از این علم اشیاء کثیری به دست آوریم که می توانیم آنها را به طور تام بشناسیم و در نتیجه می توانیم به نوع سوم شناخت، که در تبصرهٔ ۲ قضیهٔ ۴۰ همین بخش، دربارهٔ آن سخن گفتیم تحقق بخشیم، که جای بحث دربارهٔ برتری و فایدهٔ آن بخش پنجم خواهد بود.

الدر آلا (Knowledge) cognitio روتمام موارد فوق به جای شناخت معرفت و علم هم مناسب است.

اما اینکه چرا ما آنچنان شناخت متمایزی "۱۷ که از مفاهیم مشترک داریم از خدا نداریم، به این دلیل است که ما نمی توانیم خدا را مانند اجسام تخیل کنیم و باز به این دلیل است که ما اسم خدا را به صور خیالی اشیائی اطلاق می کنیم که عادهٔ آنها را می بینیم و این خطاست و تا وقتی که پیوسته تحت تأثیر اجسام خارجی قرار می گیریم، به سختی می توانیم از آن اجتناب ورزیم ۱۷۱. در حقیقت، اطلاق اسامی غلط به اشیاء منشأ خطاهای کثیری می شود. زیرا وقتی که کسی می گوید: خطوطی که مرکز دایره را به محیط آن می پیوندند برابر نیستند، بیگمان در این وقت، از دایره چیزی را قصد می کند که با مقصود ریاضیدانان فرق دارد. همین طور وقتی که مردم در محاسبه اشتباه می کنند، اعدادی در ذهن دارند که با اعداد روی کاغذ فرق دارند. اگر اذهان آنها را می دیدیم، در می یافتیم که در آنها خطایی وجود ندارد ۱۲۲۰ با این همه به نظر ما چنین می آید که دستخوش خطا شدهاند، زیرا چنین می اندیشیم که اعدادی که آنها در اذهان خود دارند همانهایی هستند که روی کاغذ نوشته شده اند. اگر این چنین نمی اندیشیدیم، باور نمی کردیم که خطا کرده اند. مثلاً کاغذ نوشته شده اند. اگر این چنین نمی اندیشیدیم، باور نمی کردیم که خطا کرده اند. مثلاً من اخیراً، وقتی که شنیدم مردی شکایت می کند که حیاطش روی مرغ همسایه پرواز کرده من اخیراً، وقتی که شنیدم مردی شکایت می کند که حیاطش روی مرغ همسایه پرواز کرده من اخیراً، وقتی که شنیدم مردی شکایت می کند که حیاطش روی مرغ همسایه پرواز کرده

است، مقصودش را فهمیدم و لذا خیال نکردم که او خطا میکند. بسیاری از مجادلات از

اینجا پیدا شده است که اشخاص یا به روشنی مقاصد خود را بیان نمیکنند و یا مقاصد

دیگران را به درستی تفسیر نمیکنند، گاهی یک طرف دلیل را میپذیرند و گاهی طرف دیگر

را، تا با عقاید مخالفانشان که آنها را خطا و گزافه می پندارند ۱۷۳ به مخالفت پردازند. ۱۷۴

عبارت خود او از طبیعت وجود انتزاع می شود. طبیعت وجود هم از ضرورت و ذات سرمدی خدا انتشا می یابد و به اشیاء جزئی اسناد داده می شود و با اینکه به ظاهر هر شیء جزئی معلول شی ء جزئی دیگر است، یعنی وجودش را از آن می گیرد، اما در واقع وجود و بقای همهٔ اشیاء جزئی مستند به خدا و مستمد از ضرورت سرمدی اوست و به تعبیر حکمای ما: «ازغهٔ الامور طرابیده، و الکّل مستمده من مدده»، و این متناسب است با آنچه قبلاً گفته شد که اسپینوزا خدا را هم علت مُحدثه می داند و هم علت مُجهه.

۱۷۰ . ): واصحى.

۱۷۱. یعنی با اینکه میان علم ما به مفاهیم مشترک که به نوع دوم علم تعلق دارد و علم ما به خدا که به نوع سوم متعلق است وجوه مشترکی موجود است مثلاً هر دو علم بی واسطه اند، منشأ هر دو نفس است و هر دو در میان همه انسانها مشترک است. اما میانشان فرقی نیز موجود است که نفس مفاهیم مشترک را از وجوه مشترکی که بدن با اجسام دیگر دارد به وجود آورده است که رضورتی که تصور خدا از این حیث در نفس نشأت یافته است که آن جزئی از عقل بی نهایت خداست نه از این حیث که میان او و اجسام وجه مشترکی موجود است. به علاوه، شناختی که انسانها از خدا دارند مغلوط است، غلط از اینجا ناشی می شود که آنها نام حدا را به صور خیالی اشیائی اطلاق می کنند که معمولاً آنها را می بینند و این خطا، تا وقتی که انسان تحت تأثیر اجسام خارجی قرار می گیرد غیر فابل اجتناب است. به طوری که مشاهده می شود او در متن به فرق مذکور و منشآ خطای معمول اشاره می کند.

۱۷۲. بعنی اگر ذهن آنها را مبنی قرار می دادیم، مشاهده می کردیم که اشتباه نمی کنند.

۱۷۳. یا «ملاحظه میکنند».

۱۷۴. مترجمین انگلیسی این جمله را مختلف ترجمه کردهاند. من از نرجمهٔ ۱) برجمه کردم که آن را رسانر یافتم.

قضیهٔ ۴۸. در هیچ نفسی ارادهٔ مطلق یا آزاد ۱۷۵ موجود نیست، بلکه نفس به واسطهٔ علتی به این یا آن ارادهٔ جزئی ۱۷۶ موجب شده است، که آن هم به نوبهٔ خود با علت دیگر موجب شده است و این علت هم با دیگری و همین طور تا بی نهایت ۱۷۷.

برهان: نفس حالت معین و محدودی از فکر است (قضیهٔ ۱۱، همین بخش)، بنابراین نمی تواند علت آزاد اعمال خود و یا دارای قوهٔ مطلق خواستن یا نخواستن <sup>۱۷۸</sup> (نتیجهٔ ۲، قضیهٔ ۱۷، بخش ۱) باید به این یا آن اراده بهواسطهٔ علتی موجّب شود، که آن هم با دیگری موجّب شده و باز آن هم با علتی دیگر، و همین طور تا بی نهایت. مطلوب ثابت شد.

تبصره: می توان به همین صورت مبرهن ساخت که ممکن نیست در نفس قوة مطلق فهم، خواهش، عشق و جز آن باشد.بنابراین، این قوا و امثال آنهایا کاملاً موهومند و یا چیزی نیستند مگر اشیاء مابعدالطبیعی یا کلی ۱۷۹، که عادةٔ آنها را از اشیاء جزئی می سازیم. پس نسبت عقل و اراده به این یا آن تصور، یا به این یا آن ارادهٔ جزئی، مانند نسبت سنگ بودگی است به این یا آن سنگ، یا نسبت انسان است به «پتر» یا «پل». اما اینکه چرا انسانها خودشان را آزاد می پندارند، علتش را در ذیل بخش اول بیان کرده ام، پیش از اینکه دورتر بروم، باید توجه دهم که مقصود من از اراده قوهٔ تصدیق یا انکار است، نه خواهش ۱۸۰۰،

حاصل این است که اغلب منازعات لفظی است.

absoluta sive libera voluntas .۱۷۵ باید توجه داشت که انکار او هر قوهٔ مطلق را، بلکه هر شیتی را به معنوان قوه، اعم از قوهٔ عقل مطلق، تخیل مطلق، ارادهٔ مطلق، عشق مطلق، نفرت مطلق، خواهش مطلق و امثال آنها را می توان شاهدی و دلیلی آورد که او از اصحاب تسمیه (nominalism) بوده است.

volition .۱۷۶ به جای آن تصمیم هم مناسب است.

۱۷۷. به طوری که ملاحظه میشود، ارادهٔ مطلق یا آزاد را به کلی از انسان نفی میکند و ارادههای جزئی یعنی تصمیمات را هم موجّب میداند. نتیجه اینکه انسان را آزاد و مختار نمیداند. اما جنانکه در آینده معلوم خواهد شد با وجود این او برای انسان نوعی اختیار (اختیار مصطلح خود) را ممکن میداند.

C .۱۷۸ وه مطلق ثبوتی با سلبی.

۱۷۹. ۲۰ صرفاً اشیاء انتزاعی و کلی هستند. مقصود اینکه اراده به عنوان یک قوه مطلقه موجود نیست، همچنانکه فهم و ادراک و خواهش مطلق هم موجود نیستند، بلکه جمیع این امور انتزاعی هستند، البته انتزاعی نفسالامری که از اراده ها، فهمها و خواهشهای جزئی انتزاع شده اند، همان طور که مفاهیم کلی سنگ، انسان از سنگها و انسانهای خارجی انتزاع شده اند.

۱۸۰. خواهش به جای desire) cupiditas) به کار رفته است. میل و شوق هم مناسب است. او پس از نفی

تکرار میکنم، من از آن قوه ای را قصد میکنم که نفس به واسطهٔ آن حق را تصدیق میکند و باطل را انکار، نه خواهش که نفس به موجب آن چیزی را طلب میکند یا از آن دوری می جوید. اما اکنون که مبرهن ساختم که این قوا مفاهیم کلی هستند، که ممکن نیست از مفاهیم جزئی که از آنها ساخته شده اند تمایز یابند، حال باید تحقیق کرد که آیا این اراده های جزئی چیزی جز تصورات اشیانند. من می گویم باید تحقیق کنیم که آیا در نفس تصدیقی یا انکاری جز آنچه تصور، از این حیث که تصور است، مستلزم آن است موجود است یا ند. برای این منظور به قضیهٔ زیر و تعریف ۳، همین بخش نگاه کنید تا پندار تصاویر پیش نیاید، زیرا مقصود من از تصورات، صور خیالی ۱۸۱ نیست، که در پشت چشم و یا در مرکز مغز شکل می یابند، بلکه صور ۱۸۲ فکر است.

قضیهٔ ۴۹. در نفس هیچ ارادهٔ جزئی یا هیچ تصدیقی و هیچ انکاری موجود نیست، مگر اینکه تصور، از حیث اینکه تصور است، مستلزم آن است.

برهان: در نفس قوهٔ مطلق خواستن یا نخواستن موجود نیست (قضیهٔ قبل)، بلکه فقط اراده های جزئی وجود دارند، یعنی این یا آن تصدیق، یا این و یا آن انکار، بنابراین بگذارید اراده ای جزئی، یعنی حالتی از فکر ۱۸۲ تصور کنیم که نفس به موجب آن تصدیق می کند که زوایای مثلث مساوی با دو قائمه است. این تصدیق مستلزم تصور یا صورت ذهنی مثلث است، یعنی ممکن نیست بدون این تصور به تصور آید. زیرا این گفته: که «الف باید مستنزم ب باشد»، درست مثل این است که بگوییم: «ممکن نیست الف بدون ب به تصور آیدی داصل متعارف ۳،

ارادهٔ آزاد از انسان، به بیان ماهیت اراده میپردازد و بر خلاف سلف دانایش دکارت، که اراده را قوهٔ انتخاب میدانست، او آن را فوهٔ نصیدین با انکار میداند برای مزید اطلاع مراجعه شود به مقالهٔ نگارنده نحت عنوان «اختیار و مسائل مربوط به آن در فلسفهٔ اسپینورا» نشریهٔ اختصاصی گروه آموزشی فلسفهٔ دانشگاه بهران، شمارهٔ ۲. ولفسن مدعی است که نقطه نظرهای اسپینوزا در مورد اراده ( که اولا فرق است میان اراده و خواهش، ثانیا اراده فقط یک مفهوم کلی است، نه یک موجود واقعی، ثالثاً اراده با عقل وحدت دارد) مستقیما از ارسطو گرفته شده و یا ممکن است من غیر مستقیم به او برکردانده شود. مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. 2, p. 166

181. images 182. conceptions

۱۸۲ بهطوری که ملاحظه میشود اراده را مانند عقل حالمی از فکر میداند

همین بخش) و لذا ممکن نیست بدون آن وجود یابد یا به تصور آید. اما این تصور مثلث باید مستلزم همان تصدیق باشد، یعنی اینکه زوایای مثلث مساوی با دو قائمه است. و همين طور برعكس، ممكن نيست اين تصور مثلث بدون اين تصديق وجود يابد يا به تصور آید و بنابراین (تعریف ۲، همین بخش)، این تصدیق به ذات تصور مثلث مربوط است و بدون أن هيچ نيست ١٨٢. آنچه ما دربارهٔ اين ارادهٔ جزئي گفتيم (زيرا گزينش أن تحكمي بود) ممکن است در خصوص هر ارادهٔ جزئی دیگرگفته شود، یعنی ارادهٔ جزئی جز تصور چیزی نیست. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: اراده و عقل هر دو یک چیزند.

برهان: اراده و عقل چیزی نیستند مگر اراده های جزئی و تصورات جزئی (قضیه قبلی، و تبصرهٔ آن). اما ارادهٔ جزئی و تصور جزئی هر دو یک چیزند (قضیهٔ قبلی)، بنابراین، اراده و عقل هر دو یک چیزند. مطلوب ثابت شد.

تبصره: ۱۸۵ به این ترتیب، آنچه را معمولاً علت خطا پنداشتهاند نفی کردم، زیرا در بالا نشان دادم كه نادرستي عبارت است فقط از فقدان شناخت، كه لازمه تصورات مبهم و ناقص است. و لذا تصور نادرست، از این حیث که نادرست است، مستلزم تیقن نیست. پس وقتی که میگوییم: شخصی امر نادرستی را میپذیرد و دربارهٔ آن شک نمیکند، نمىخواهيم بگوييم كه او متيقن است، بلكه صرفاً مىگوييم كه او شك نمىكند، يعنى که نادرست را میپذیرد، زیرا عللی که تخیلش را متزلزل سازد موجود نیست (تبصره

١٨٥. اين تبصره كه خاتمة بخش دوم كتاب است، قرينة ذيل بخش اول است و اما اينكه چرا اينجا تبصره ناميده و آنجا «ذيل» به نظر نامعلوم است و حق اين است كه اختلاف صرفاً در لفظ است، زيرا همان طور كه بخش اول، كه راجع به خدا بود، منهی شد به بحث دربارهٔ قصد، که صورت خاصی از آزادی ارادهٔ الهی است، که به نظر اسپینوزا بدون دلیل و مردود است، همین طور بخش دوم هم که در خصوص انسان است منتهی می شود به صور مختلف اختیار و آزادی انسان، که این نیز به نظر وی بیدلیل و مردود است. ایضاً همان طور که در آنجا جز فقرهٔ نخستین ذیل که دربارهٔ مسئلهٔ کلی بخش بحث می کرد، بقیه به آخرین قضیهٔ بخش مربوط است، به طوری که ملاحظه خواهد شد، این تبصره هم، اگر چه به قضیهٔ آخر یا به عبارت بهتر به دو قضیهٔ آخر مربوط می شود، اما آغاز آن در واقع ذیل بخش است، که دربارهٔ مسئلهٔ اساسی آن یعنی درستی و نادرستی و یا حقیقت و کذب بحث میکند. به علاوه همان طور که در آنجا ذیل به سه قسمت تقسیم شده بود، این تبصره هم در ابنجا به سه قسمت تقسیم شده است: الف. جملات و ملاحظات اضافی چندی دربارهٔ آزادی. ب. اعتراضات وارده به نظر اسپیتوزا در خصوص آزادی و پاسخهای آنها. ج. برخی از فواید نظر وی دربارهٔ آزادی.

قضيهٔ ۴۴، همين بخش). بنابراين، اگر چه ممكن است فرضاً شخصى با امر نادرستى موافق باشد، اما با وجود این، ما هرگز به این جهت او را متیقن نمیخوانیم. زیرا مقصود ما از تیقن امر ثبوتی است (قضیهٔ ۴۳، همین بخش و تبصرهٔ آن)، نه فقدان شک، ولی مقصود ما از فقدان تیقن نادرستی است. و برای توضیح بیشتر قضیهٔ قبلی، باید به آنچه گفته شد کلماتی افزود، و پس از آن به اعتراضاتی که ممکن است بر نظریهٔ ما وارد آید پاسخ داد و بالاخره شایسته دیدم که برای اینکه هر گونه شکی زایل شود، برخی از فواید این نظریه را خاطر نشان سازم. میگویم «برخی» از فواید، زیرا فواید عمده در بخش پنجم بهتر فهميده خواهد شد.

بنابراین، اولاً ۱۸۶ خوانندگانم را متوجه میسازم که میان تصور یا صورت ذهنی از یک سوی و صور خیالی اشیاء که بهوسیلهٔ تخیل ما ساخته شده، از سوی دیگر به دقت فرق بگذارند. ثانیاً لازم است که میان تصورات و کلماتی که اشیاء را بدانها مینامیم فرق بگذارند، زیرا این سه چیز، یعنی صور خیالی، کلمات و تصورات در نزد اغلب مردم یا كاملاً درهمند و يا به صحت و دقت كافي از هم متمايز نيستند، و لذا، آنها از اين نظريه در بارهٔ اراده، که دانستن آن هم برای مقاصد نظری ۱۸۷ و هم برای نظام عاقلانهٔ حیات کاملاً ضرورت دارد به کلی غافلند. آنان که فکر می کنند که تصورات همان صور خیالی هستند که بر اثر برخورد ما با اجسام خارجی در ما ساخته شدهاند خود را متقاعد میسازند که آن تصورات اشیاء که نمی توانیم مانند آنها در نفس صور خیالی بسازیم تصور نیستند، بلکه مجعولات محضند که ساختهٔ ارادهٔ آزاد ما هستند ۱۸۸۰. بنابراین، آنها تصورات را مانند نقوش گنگ ملاحظه میکنند که روی لوحی نقش بستهاند و از آنجا که این عقیدهٔ نادرست از پیش آنها را به خود مشغول داشته است، لذا ، این واقعیت را در نمی یابند که تصور از این حیث که تصور است مستلزم تصدیق یا انکار است۱۸۹. به علاوه آنان که کلمات را با ۱۸۶. از ابنجا قسمت اول تبصره را آغاز میکند که گفته شد جملات و ملاحظات اضافی چندی است دربارهٔ

۱۸۴. یا «نه به چیزی غیر آن».

آزادی و حاصلش این است که یکی از عللی که انسانها به آزادی اراده معتقد شدهاند، به ویژه به آزادی تصدیق و انكار، عجز آنهاست از تشخیص میان صور خیالی، كلمات و تصورات.

۱۸۷. ۱): مقاصد فلسفي.

۱۸۸. یا «بهواسطه ارادهٔ آزاد ما ساخته شدهاند».

۱۸۹. از اینجا بر می آید که او هر تصوری را، اعم از (ساده) و غیر ساده، مستلزم تصدیق میداند و این بر خلاف عقیدهٔ حکمای ماست، که آنان به دو نوع تصور قائل شدند، تصور ساده، که با آن تصدیقی نباشد، بلکه میان آن و

تصوریا با تصدیق که تصور مستلزم آن است خلط میکنند، چنین می اندیشند که می توانند برخلاف ادراکشان چیزی را بخواهند، به این دلیل که آنها فقط در لفظ امری را که بر خلاف ادراکشان است تصدیق یا انکار میکنند. به هر حال نجات از این عقاید نادرست برای ما آسان خواهد بود، اگر به طبیعت «فکر» توجه کنیم، که به هیچ وجه مستلزم تصور «بعد» نیست و با این عمل به وضوح خواهیم فهمید که تصور، از این حیث که حالتی از فکر است، نه صورت خیالی چیزی است و نه عبارت از کلمات است. زیرا ذات کلمات و صور خیالی تنها به وسیلهٔ حرکات جسمانی شکل یافته است، که به هیچ وجه مستلزم تصور فکر ۱۹۰۰ نیست.

به نظر می آید که آنچه در این باره گفته شد بسنده باشد. اکنون متوجه اعتراضاتی می شوم که قبلاً بدانها اشاره کرده ام ۱۹۱۰. اولین اعتراض ۱۹۲۱ این است که مسلم فرض شده است که اراده اوسع از عقل و در نتیجه متفاوت با آن است. دلیل اینکه انسانها اراده را اوسع از عقل فرض کرده اند این است که می گویند به تجربه دریافته اند که برای قبول مینی تصدیق و و انکار تعداد بی نهایتی از اشیاء که ما درک نمی کنیم، به قوهٔ تصدیق و انکاری بیشتر از آنچه اکنون دارند نیاز ندارند در صورتی که برای فهم آنها به قوهٔ بیشتری نیازمندند. به این ترتیب، اراده و عقل در این امر از هم تمایز می یابند که عقل متناهی و نیازمندند. به این ترتیب، اراده و عقل در این امر از هم تمایز می یابند که عقل متناهی و

اراده نامتناهی است. دومین اعتراض ۱۹۳ این است که ظاهراً تجربه چیزی را واضحتر از این به ما نمیآموزد که ما می توانیم حکم خود را معلَّق سازیم، تا از قبول اموری که درکشان می کنیم خودداری کنیم و مؤید این امر این واقعیت است که نمیگویند فلان، از این حیث گول خورده است که چیزی را درک کرده گول خورده است، بلکه می گویند از این حیث گول خورده است که آن را قبول یا رد کرده است. مثلاً کسی که اسب بالداری را تخیل می کند، به صرف این تخیل وجود آن را نمی پذیرد، یعنی با این تخیل گول نمی خورد، مگر اینکه در همین وقت بیذیرد که اسب بالدار وجود دارد. بنابراین، تجربه چیزی را روشنتر از این نمی آموزد که اراده یا قوه تصدیق و انکار آزاد و متفاوت از قوه عفل است. سومین اعتراض این است که به نظر نمی آید که تصدیق درستی درست به قوه بیشتری نیازمند باشیم، تا تصدیق درستی نادرست. ما برای تصدیق درستی نادرست. ولی با وجود این مشاهده می کنیم که تصوری بیشتر از تصور دیگر محتوی واقعیت یا کمال است، زیرا همان طور که بعضی از اشیاء اصیل تر ۱۹۳ از اشیاء دیگرند، همین طور، تصورات ولی با وجود این مشاهده می کنیم که تصوری بون و چرا برمی آید که میان اراده و عقل ۱۹۵ فرق است. چهارمین اعتراض ممکن این است که اگر انسان از روی اراده آزاد عمل نکند، چه می میکند، اگر مانند خر «بوریدان» ۱۹۲ در یک حالت متعادل قرار گیرد؟ آیا از گرسنگی و

تصديق عناد باشد و تصورى كه با آن تصديق باشد. حكيم بزرگ ما ابنسينا فرموده است: «فكما ان الشيء قد يعلم تصوراً ساذجاً مثل علمنا بمعنى اسمالمثلث و قد يعلم تصور معه تصديق». خواجه طوسى در شرح اين عبارت آورده است: «ينبه على عدم العناد بين التصور و التصديق فان احدهما يستلزم الاخر بل العناد بين عدم التصديق مع التصور الذي عبر عنه بقوله ساذجاً و بين وجوده معه». مراجعه شود به شرح اشارات، النهج الاول، ص ١١.

۱۹۰. تصور فکر، یعنی تصور، که حالتی از فکر است.

C .۱۹۱. تکه ممکن است به نظریه ما وارد آید.

۱۹۲۰ اشاره شد که قسمت دوم تبصره دربارهٔ اعتراضات وارده بر نظریهٔ اسپینوزا در خصوص آزادی و پاسخهای آنهاست. تعداد اعتراضاتی که مورد بحث قرار میگیرد چهار است. اعتراض اول مبتنی بر این قرض است که اواده اوسع از عقل است و به این جهت به اسپینوزا وارد است، که او عقل و اراده را یکی می داند. او به حسب روشش در این کتاب، از فارض این قرض نام نمی برد، اما در نامه اش به «الدنبورگ» (Henry Oldenburg) و بلینبرگ (William کتاب، از فارض این قرض نام نمی برد، اما در نامه اش به «الدنبورگ» (Van Blyenbergh آن را به دکارت نسبت می دهد. مراجعه شود به:

Correspondence of Spinoza, Letter 2, 21, p. 176.

که دکارت معتقد بوده است که اراده اوسع از عقل است. مراجعه شود به:

The Principles of Philosophy, part 1, principle 35.

۱۹۳ مه طوری که ملاحظه می شود، دومین اعتراض به عقیدة وی (بعنی عدم آزادی اراده) مبتنی بر دلیل تجربی است که در متن مدکور ،ست و از جمله ادلهٔ آرادی اراده است او در اسجا این اعتراض و استدلال را هم به کسی استاد نداد، اما باز در دمهاش به بسنبرگ آن را به دکارت نسبت داده است مراجعه شود به مآخذ موق، ص ۱۷۹.

<sup>( - 1) - 19+</sup> 

۱۹۵ تا «فهم». درگذشته هم گفته شد که اسپیتوزا غالبا عقن (intellectus) و فهم (intelligentia) را به مای هم به کار می پرد.

۱۹۶ السنان سد اسی را که عقلنی خبر میداند اراده کند، اما آزاده انزاد است انتخاب را به تأخیر بیندازد تا عقل دربارة السنان سد اسی را که عقلنی خبر میداند اراده کند، اما آزاده انزاد است انتخاب را به تأخیر بیندازد تا عقل دربارة امر مدکور به بررسی دفیق و گسنردهای بیردارد و این به مشکل یا مثال معروف «خربوریدان» منتهی میشود، که به وی نسبت داده سده و به دو صورت زیر نقل شده است: آلف. بهواسطهٔ نردید در میان انتخاب یک دسته یونجه و یک سبط اس، که در یک فاصله قرار دارند، از گرسنگی و نشنگی می میرد، که بهواسطهٔ تردید نمی تواند یکی را بر دیگری نرجیح دهد (آسییتوزا به این صورت مثال توجه دارد). ب. بهواسطهٔ تردید در میان دو بار همانند یونجه که در مفاسس قرار دارند از گرسنگی می میرد، که سمیتواند یکی را بر دیگری ترجیح دهد (Philosophy. vol. 1, p. 427) اما این مثال به هیچیک از دو صورت در آثار موجود توریدان پیدا نشده است و نظیر (مراجعه سود به همانحا). و به طوری که مشاهده می شود، مثال مذکور به هر دو صورت منقول ناقص است و نظیر (مراجعه سود به همانحا). و به طوری که مشاهده می شود، مثال مذکور به هر دو صورت منقول ناقص است و نظیر

تشنگی نخواهد مرد؟ اگر بپذیرم که خواهد مرد، در این صورت به نظر نمی آید که ما او را همچون مجسمة انسان يا خر تصور كردهايم، نه انسان واقعى. و اگر نپذيرم كه خواهد مرد، به این معنی است که او دربارهٔ خود تصمیم خواهد گرفت و در نتیجه دارای قدرتی خواهد بود که به کمک آن هر جا که میخواهد میرود و هرکاری که دوست میدارد انجام میدهد. جز این اعتراضات، ممکن است اعتراضات دیگری وارد شود، اما از آنجا که من متعهد نیستم که هر چیزی را که ممکن است به پندار هر کسی برسد، مورد بحث قرار دهم، بنابراین، فقط به اعتراضات مذكور آن هم تا حد امكان با اختصار پاسخ خواهم گفت. در پاسخ به اعتراض اول، قبول میکنم که اگر مقصود از عقل فقط تصورات واضح و متمایز باشد، اراده اوسع از عقل است، اما قبول ندارم که اراده اوسع از ادراکات۱۹۷ یا قوهٔ تصور ۱۹۸ باشد، و در واقع من نمي دانم چرا گفته شده است كه قوهٔ اراده نامتناهي ولي قوهٔ ادراك١٩٩ متناهی است ۲۰۰۰، زیرا همان طور که با همان قوهٔ اراده می توانیم تعداد بی نهایتی از اشیاء را تصدیق کنیم (البته یکی بعد از دیگری، زیرا نمی توانیم، اشیاء نامتناهی را یکجا تصدیق كنيم)، همين طور با همان قوة احساس ميتوانيم تعداد بينهايتي از اجسام را (يكي پس از دیگری) ادراک یا احساس کنیم. اگر گفته شود که تعداد بینهایتی از اجسام موجودند که ما به ادراك آنها قادر نيستيم، پاسخ خواهيم داد كه ما با هيچ نوع انديشه و نتيجةً با هيچ قوة ارادهای نمی توانیم به آن تعداد اشیاء برسیم. اما خواهند گفت اگر خدا می خواست ما این اشیاء را درک کنیم، می بایست به ما قوهٔ ادراکی بدهد، گسترده تر از آنچه فعلاً داده است، نه قوة ارادهٔ گسترده تر و این مانند این است که بگویند اگر خدا میخواست ما تعداد بینهایتی از موجودات دیگر را بشناسیم، بر او واجب میشد برای احاطه بر این بینهایت به ما عقلی

بدهد بزرگتر از آنچه فعلاً داده است، نه تصوری از موجود، کلی تر از آنچه اکنون داده است. زیرا قبلاً نشان دادهایم که اراده یک امرکلی یا تصوری است که بهوسیلهٔ آن تمام ارادههای جزئی تبیین میشود، یعنی که به همهٔ آنها اطلاق میگردد، یعنی که میان همه مشترک است. بنابراین، نباید تعجب کرد از آنها که معتقدند که این تصور عام یا کلّی همهٔ ارادههای جزئی قوهای است که خود را به گونهای بینهایت به آن سوی حدود عقل گسترش می دهد. زیرا امرکلی به یک جزئی یا چندین جزئی و یا به جزئیات نامتناهی اسناد داده میشود. به اعتراض دوم به این ترتیب پاسخ می دهم که ما قبول نداریم که از قدرت آزاد تعلیق حکم برخوردار باشیم زیرا وقتی که ما میگوییم شخصی حکم خود را معلّق میکند، چیزی جز این نمیگوییم که او میبیند که آن چیز را بهطور تام درک نمیکند، بنابراین، تعلیق حکم در واقع ادراک است، و نه ارادهٔ آزاد ۲۰۱۱. برای روشن کردن این نکته پسرکی را فرض میکنیم که اسبی بالدار ۲۰۲ را تخیل میکند و جز آن چیزی را درک نمیکند. از آنجا که این تخیل مستلزم وجود این اسب است (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۷، همین بخش) و آن پسرک چیزی را که نافی وجود آن باشد درک نمیکند، لذا او بالضروره آن اسب را حاضر به نظر می آورد و نمی تواند در وجود آن شک کند، اگر چه به آن متیقن نباشد ۲۰۲۰ این چیزی است که ما روزانه در رؤیاهای خود تجربه میکنیم و من باور نمیکنم کسی باشد که چنین بیندیشد که قدرتی آزاد دارد تا حکم خود را دربارهٔ آنچه در رؤیاهای خود میبیند معلّق سازد و خود را وادار کند تا اموری را که خیال میکند میبیند نبیند و با وجود این در رؤیاها اتفاق میافتد که ما احکام خود را معلق میسازیم، یعنی، خواب میبینیم که خواب میبینیم. به علاوه، من قبول میکنم که حق است که هیچکس، از این حیث که ادراک میکند، فریب نمیخورد. یعنی قبول میکنم که تخیلات نفس<sup>۴۰۴</sup>، از حیث ذاتشان، مستلزم خطایی نیستند (تبصرة قضیهٔ ۱۷، همین بخش) اما قبول ندارم که انسان، از این حیث که درک میکند، چیزی را تصدیق نمیکند زیرا ادراک اسب بالدار چه می تواند باشد، جز تصدیق اسبی که دارای بال

آن بهصورت کامل و دقیق در آثار اسلامی موجود است (مراجعه شود به: غزّالی تهافت الفلاسفه، ص ۱۰۳؛ ابنرشد تهافت التهافت، ص ۱۰۴).

<sup>197.</sup> perceptions 198. the faculty of conception 199. the faculty of feeling 199. the faculty of feeling 199. the faculty of feeling 199. To 6 19. با «قوة اراده اوسع از قوة ادراک است». به طوری که ملاحظه می شود باسخ او به اعتراص اول مصاعف است: اولاً می پذیرد که اراده اوسع از عقل است، اگر مقصود از عقل فقط تصورات واضح و متعایز باشد به ادراکات با قوة تصور، یعنی او در صورتی اوسعیت اراده را از عقل قبول می کند، که عقل را در معنای محدودی، که همان بصورات واضح و متعایز است به کار بریم، نه در صورتی که عقل به معنای عام یعنی قوه ادراک یا تصور به کار رفته باشد. ثانیا، نشان می دهد که این فرض از اینجا پیدا شده است که فارض از تشخیص مبان اراده به معنای کلی و اراده به معنای یک امر واقعی یا استعداد نفس عاجز مانده است.

۲۰۱. بهطوری که ملاحظه میشود، انکار میکند که ما از فدرت تعلیق حکم برخوردار باشیم و آنچه را که تعلیق حکم مینامیم در حقیقت ادراک میداند نه ارادهٔ آراد.

۲۰۲. در برجمه های انگلیسی واژهٔ «بالدار» نسبت با نوحه به عبارات ذیل بودن آن لازم است.

۸ ۲۰۳ و B. اگر چه ممکن نباشد به آن سیفی باشد.

A . ٢٠۴٪ منن لاتين «Mentis imagmationes». منرحس الكُليسي محتلف ترجمه كردهاند.

است؟ زیرا اگر نفس جز اسب بالدار چیز دیگری را درک نکند، آن را همچون موجودی حاضر ملاحظه خواهد کرد، نه برای شک در وجود آن دلیلی خواهد داشت و نه برای مخالفت با آن قدرتی، مگر آنکه تخیل اسب بالدار به تصوری پیوسته باشد که نافی وجود آن باشد، یا نفس دریابد که تصوری که از اسب بالدار دارد ناقص است. در این صورت يا ضرورةً وجود اين چنين اسبى را منكر خواهد شد و يا ضرورةً دربارة آن شك خواهد كرد. آنچه گفته شد شايد براى اعتراض سوم هم پاسخى كافى باشد به اين معنى كه اراده امری کلی است که به همهٔ تصورات نسبت داده می شود و فقط به چیزی دلالت می کند که نسبت به همه عام است، یعنی تصدیقی که، ذات تام آن از این حیث که امری انتزاعی تصور شده است، باید در هر تصوری موجود باشد و تنها به این معنی باید در همه یکسان باشد نه از این حیث که اعتبار شده است که مکون ذات تصور است، زیرا همان اندازه که تصورات با هم تفاوت دارند، تصدیقات جزئی هم با هم متفاوتند، مثلاً تصدیقی که تصور دايره مستلزم أن است تفاوت دارد با تصديقي كه تصور مثلث مستلزم أن است، همان طور که تصور دایره با تصور مثلث متفاوت است. به علاوه، من مطلقاً قبول ندارم که برای تصدیق درستی درست، به همان اندازه قدرت فکر نیازمند باشیم که برای تصدیق درستی نادرست. زیرا اگر به ذهن خود بنگریم، درمی یابیم که ارتباط این دو تصدیق با هم مانند ارتباط موجود و معدوم است با یکدیگر، زیرا در تصوراتی که صورت نادرست را میسازند امر مثبتي موجود نيست (قضيهٔ ٣٥، همين بخش، با تبصرهٔ آن و تبصرهٔ قضيهٔ ۴۷، همين بخش) بنابراین باید توجه داشت که وقتی که ماکلیات را با جزئیات و موجودات عقلی۲۰۵ و انتزاعیات ۲۰۶ را با واقعیات۲۰۲، خلط میکنیم، چگونه به آسانی فریب میخوریم. درباره اعتراض چهارم، میگویم که کاملاً میپذیرم که اگر انسانی در چنین حالت تعادلی قرار گرفته باشد (یعنی جزگرسنگی و تشنگی چیزی را درک نکند، و از فلان خوردنی و بهمان نوشیدنی به یک اندازه فاصله داشته باشد) از گرسنگی و تشنگی خواهد مرد. اگر از من بیرسند که بهتر نیست این چنین شخصی خر به حساب آید تا انسان پاسخ میدهم که نمی دانم، همان طور که نمی دانم کسی که خود را حلق آویز می کند و همچنین، کودکان و سفیهان و دیوانگان باید چه به حساب آیند.

اکنون باقی میماند که نشان دهم که شناخت این نظریّه در زندگی ما چه فایده ای دارد. این را به آسانی از ملاحظات زیر خواهیم فهمید. توجه کنید۲۰۸.

اولاً، از این حیث مفید است که به ما تعلیم میدهد که هرکاری را فقط با ارادهٔ ۲۰۹ خدا انجام مي دهيم و از طبيعت او بهرهمنديم و هر اندازه كه اعمالمان كاملتر و كاملتر و معرفتمان به او بیشتر و بیشتر باشد، این معانی بیشتر خواهد بود. بنابراین، این عقیده، علاوه بر این که از جمیع جهات به روح ما آرامش میبخشد، این فایده را هم دارد که به ما میآموزد که عاليترين مسرت يا سعادت ما فقط در معرفت خداوند است كه ما را برمى انگيزد كه فقط اعمالی انجام دهیم که عشق و پارسایی ما را بدانها وامیدارند. از اینجا آشکارا میبینیم که کسانی که برای فضیلت و اعمال نیکشان، به عنوان اینکه کاملترین نوع عبودیّت است، انتظار عالیترین پاداش را از خداوند دارند تا چه اندازه از داوری درست دربارهٔ فضیلت دورند، چنانکه گویی فضیلت و طاعت خدا خود سعادت و عالیترین نوع حریّت نیست. ثانیاً، این عقیده از این حیث مفید است که به ما میآموزد که در برابر بخت، یعنی اموری که در قدرت ما نیستند، یعنی که از طبیعت ما ناشی نمی شوند، باید چه روشی اتخاذ کنیم، زیرا به ما می آموزد که با روحی آرام در انتظار حوادث بمانیم و دو رویهٔ بخت را تحمل کنیم، زیرا می دانیم که همهٔ اشیاء از حکم سرمدی خداوند با ضرورتی یکسانبرمی آیند ۲۱۰، همان طور که از ماهیّت مثلث برمی آید که زوایای آن مساوی با دو قائمه است. ثالثاً، این نظریّه در حیات اجتماعی نیز به ماکمک میکند، زیرا به ما میآموزدکه نباید ازکسی تنفر داشت، نباید کسی را حقیر شمرد، نباید کسی را استهزا کرد، نباید به کسی خشم گرفت و نباید به کسی بخل ورزید. به علاوه به هرکسی یاد می دهد که به آنچه دارد راضی باشد،

۲۰۸ اکنون فسمت سوم بیصره یعنی ذکر برخی از فواید عقیده او دربارهٔ آزادی شروع میشود.

۲۰۹ با «حکم»

بس از تأکید بر آبی ضرورت تصریح میکند که این ضرورت، نه قوانین الهی را متوقف میکند و کنار میگذارد، و نه فوانین انسانی را. در نامهٔ اخیر می افزاید: انسانها نمی توانند بیش خداوند بهامهای بیاورند، و نه به فعلش ایرادی بگیرند، فوانین انسانی در برابر قدرت حداوند بهامهای که انسان در برابر قدرت حداوند به منزله گل است در دست کوره گر که از تکهای گل ظروف متعدد می سازد که بعضی خوب و پریه و بعضی رشت و کم بهاست (اشاره به آیه ۲۱، باب ۹، رسالهٔ رومیان است که می گوید تو کیستی، ای انسان، که با حداوند معارضه می کنی؟ آیا مصنوع به صانع می گوید که چرا مرا چنین ساختی؟ آیا کوزه گر احتیار بر گل نذارد که از یک حمیره ظرفی عزیز و ظرفی ذلیل بسازد؟).

<sup>205,</sup> entities of reason 206, abstractions 207 realities

بخش سوم

# دربارهٔ منشأ و طبیعت عواطف ا

به نظر می آید که اغلب کسانی که دربارهٔ عواطف و شیوهٔ زندگی انسان چیز نوشته اند، از اشیاء طبیعی، که به حسب قوانین عمومی طبیعت پیدا می شوند، بحثی نکرده اند، بلکه از

Joachim, A Study of the Ethics of Spinoza, p. 186.

و این عقیده محکمتر شد، وقتی که مشاهده کردم که او خود نیز اقرار میکند که اصطلاحات و الفاظی که برای نشان دادن ماهیات و معانی عواطف به کار میبرد در تداول عامه به معانی دیگر است و با معانی و مقاصدش کاملاً منطبق نیست، بلکه فقط متضاد نیست (همین بخش، تعریف عواطف، توضیح تعریف ۲۰). با توجه به این مطالب، امید است که حوانندگان محترم وقتی میبینند که در ترجمه واژههای فارسی دقیقاً با معانی انطباق ندارند، مترجم را معذور دارند که من حییالامکان در انتخاب معادلهای رسا کوشیدهام، به ترجمهها و تفاسیر گوناگون کتاب به زبانهای اروپایی مراجعه کردهام و احتابا با مترجمان ماهر و وارد هم به مشورت پرداختهام، ولی با این همه توقیق کلی نبافتهام، قرون وسطانیان واژههای affectio affectus و معولاً بهجای هم بهکار بردهاند. دکارت affectio با وساطانیا واژههای معانی معمولی آن، یعنی پذیرش فعل و متضاد با آن را «عواطف» اصطفه بهکار برده مدال اسبینورا کنمات affectio می affectio را به معنای معمولی آن، یعنی پذیرش فعل و متضاد با متاکه مکار برده میرود و چنانکه ملاحظه می شود عنوان این بحش را واژه affectio با مورد که مترجمان انگلیسی و مفسران وی میرود و چنانکه میرود عنوان این بحش را واژه affectio هار میدهد که مترجمان انگلیسی و مفسران وی

#### ۱۳۸ اخلاق

به همنوعش کمک کند، اما نه از روی دلسوزی زنانه، یا جانبداری، یا عقیده به خرافات، بلکه تنها به هدایت عقل، به اقتضای زمان و محیط، به طوری که در بخش سوم نشان خواهم داد. رابعاً، این نظریّه تا حد زیادی به سازمان اجتماعی ما نیز فایده می رساند، از این حیث که به ما می آموزد که شهروندان چگونه باید اداره و هدایت شوند، نه بدین منظور که برده شوند، بلکه بدان منظور که آنچه بهترین است آزادانه انجام دهند، به این ترتیب آنچه در این تبصره به عهده گرفته بودم انجام دادم و در اینجا به این بخش پایان می دهم، که فکر می کنم در آن طبیعت نفس انسان و خصوصیات آن را به تفصیل کافی، و نظر به دشواری موضوع با وضوح وافی شرح داده ام. همچنین فکر می کنم که حقایقی را مطرح ساخته ام، که ممکن است از آنها نتایجی بسیار عالی و سودمند که دانستن آنها ضروری است استنتاج شوند که تا اندازه ای از آن را در آینده مشاهده خواهیم کرد.

natura .۱ به جای آن ماهیت هم مناسب است.

۲. لازم است که خوانندهٔ محترم توجه کند: وقتی که من به مطالعه و ترجمهٔ این بحش کتاب و بخشهای آیندهٔ آن پرداختم، به خوبی دربافتم که به بجای اصطلاحاتی که اسپینوزا به زبان لاتین در این بحشها در خصوص عواطف به کار برده است سی نوان در زبان فارسی معادلهای صحیح و دقیق پیدا کرد. عقیدهٔ من در این خصوص وقتی محکم شد که دیدم منرحمان انگلیسی زبان او به جای آنها الفاظ متعدد به کار برده اند (در حواشی به آنها اشاره خواهد شد) و مفترانش نیز اعتراف کرده اند که ممکن نیست در زبان انگلیسی برای آنها معادلها و مرادفهای خرسند کننده ای پیدا کرد. برای نمونه مراجعه شود به:

اشیائی سخن گفته اند که در ماورای طبیعت قرار دارند. در واقع چنین می نماید که آنها انسان را در طبیعت به منزلهٔ حکومت در حکومت فرض کرده اند، زیرا معتقد شده اند که انسان به جای پیروی از نظام طبیعت آن را آشفته می سازد، و بر اعمال خود قدرت مطلق دارد و تنها خود موجب آنهاست آ. بنابراین، علت ناتوانی و تغیر پذیری انسان را نه در نیروی عمومی طبیعت بلکه در نقصی در طبیعت آدمی جستجو می کنند و لذا برآن می نالند، برآن می خندند، آن را استهزا می کنند، تحقیر می کنند و ماهرانه ترین وجه ضعف نفس آن اظهار تنفر می کنند و کسی را که بتواند به فصیح ترین و ماهرانه ترین وجه ضعف نفس انسان را بنمایاند موجودی الهی می می شناسند. البته، اشخاص بسیار برجسته ای هم بودند ( که من خود را مدیون زحمت و کوشش آنها می دانم) که دربارهٔ شیوهٔ درست زندگی مطالب عالی بسیاری نوشته اند و به نوع انسان پندهایی داده اند، که پر از حکمت است، مطالب عالی بسیاری نوشته اند و به نوع انسان پندهایی داده اند، که پر از حکمت است، ولی با این همه، تا آنجا که من اطلاع دارم، هنوز کسی طبیعت و قوت عواطف و نیز آنچه را نفس می تواند برای جلوگیری از آنها انجام دهد، تبیین نکرده است د من به خاطر می آورم نفس می تواند برای جلوگیری از آنها انجام دهد، تبیین نکرده است د من به خاطر می آورم نفس می تواند برای جلوگیری از آنها انجام دهد، تبیین نکرده است د من به خاطر می آورم

آن را زعلب به emotion و گاهی هم به affect ترجمه کردهاند و ما به جای آن «عواطف» به کار می بریم، که واژه ای مناسبتر از آن نیافتیم. احوال و عوارض هم به جای آن مناسب می نماید. در ترجمه های قدیم آثار ارسطو هم به جای المناسبتر از آن نیافتیم. احوال النفس ترجمه شده است. چنانکه در ترجمهٔ اسحق بن حنین از کتاب النفس ارسطو، مقاله اول، ۴، ص ۱۹ آمده است «و احق الاتیاء بمن عانی فی المسأله بامرها و تحربکها النظر فی احوالها عن الحرن و الفرح و الاقدام و التخوف و الفضیه...» و همین اسحق در ترجمهٔ اخلای نبکوماخس (ص ۹۲) از آن به عوارص بعبر کرده است. گویی در این مورد استعمال احوال و عوارض را به جای بکدیگر روا دانسته است. خلاصه چنانکه ملاحظه می شود از همان اموری که اسپیتوزا با واژهٔ احوال و عوارض را به جای بخراه می میشود از همان اموری که اسپیتوزا با واژهٔ واقع عبارت می آورد اسحق مترجم از انها گاهی با واژهٔ احوال و گاهی می شود از همان اموری که اسپیتوزا با واژهٔ عالیت بن بخش) خواهیم دید که اسپیتوزا هم affectus را به معنی احوال به معنی عام کنمه یعنی هر نوع حالی از احوال بدن، چه قدرت فعالیت بدن به وسیلهٔ آنها افزایش و کاهش می یابد، آن را تقویت و یا از آن جلوگیری می کند. و لذا ما از به کار بردن احوال به جای مورسیلهٔ آنها افزایش و کاهش می یابد، آن را تقویت و یا از آن جلوگیری می کند. و لذا ما از به کار بردن احوال به جای مورسیلهٔ آنها افزایش و کاهش می یابد، آن را تقویت و یا از آن جلوگیری می کند. و لذا ما از به کار بردن احوال به جای موردی که دورداری کردیم و واژهٔ عواطف را بر آن ترجیح دادیم.

- ۳. یا «قدرت و تسلط مطلق دارد».
- ۴. يعني اعمال و افعالش از ناحية خود اوست و بهاصطلاح فاعل مختار است.
  - ۵: به وجود نقصی مرموز در طبیعت آدمی نسبت می دهند.
    - ۶. «میخندند» در B و «تحقیر میکنند» در A نیست.
      - C .Y: پيامبر.
- ٨. از عبارات وی برمی آید که او فرق روش خود را با پیشینیانش در این میداند که آنها افعال و سایلات و انععالات

که دکارت نامدار، با اینکه عقیده داشت که نفس نسبت به اعمال خود اختیار مطلق دارد، کوشیده است تا عواطف انسان را بهوسیلهٔ علتهای نخستینشان تبیین کند و در عین حال نشان دهد که نفس چگونه می تواند بر آنها سلطهٔ مطلق بیابد، اما به عقیدهٔ من چنانکه در جای خودش نشان خواهم داد او تنها عظمت و نبوغ عقل خود را نشان داده است. عجالهٔ می خواهم توجه خود را به کسانی معطوف دارم که به جای اینکه عواطف و اعمال انسان را بشناسند، ترجیح می دهند که از آنها تنفر جویند و آنها را استهزا کنند. بدون شک، به نظر اینها، بسیار عجیب می نماید که من می خواهم در خصوص رذائل و معایب انسان با روش هندسی سخن بگویم و اموری را که آنها مخالف عقل، عبث، باطل و نفرت انگیز می شمارند با دلائل استواری مبرهن سازم. و دلیل من این است که در طبیعت چیزی

انسان را فضائل و رذائل، یا به عبارت دیگر، منجبات و مهلکات می دانستند، که باید اکتساب و ازاله و مدح و ذم و تعسین و تقبیح شوند، اما او عواطف و انفعالات را واقعیاتی می داند که به حسب قانون علیت طبیعی پدیدار می شوند و لذا تأکید می کند که به جای تحسین و تقبیح، باید آنها را مانند خطوط، سطوح و اجسام مورد مطالعه قرار داد و شناخت. این روش، چنانکه خود اشاره می کند، به طور کلی نوظهور بیست، بلکه پیش از وی اشخاص برجسته ای ( که حتما ارسطو از برجسته نرین آنهاست) این روش را معمول داشته اند که او خود را مدیون مساعی و زحمات آنان می داند، به بویژه دکارت که پیش از وی کوشیده است تا احوال نفس و انفعالات و عواطف آن را با توجه به علل نخستیشان تبیین کند. اما با این همه، فلسفه ستنی، از ارسطو گرفته تا دکارت، حتی وقتی که کوشیده است تا احوال و انفعالات نفس را ماند بدیدارهای طبیعی تابع قوانین طبیعی بشناساند و برای رفتار انسان زمینه ها و علل نفسانی بیابد، باز میان عواطف و انفعالات از یک سوی و فضائل و رذائل از سوی دیگر فرق گذاشته است. ارسطو گفته است: ما به دلیل داشن فضائل و رذائل خوب و بد نامیده می شویم و مورد ستایش و نکوهش قرار می گیریم، به علت دارا بودن انفعالات. ما بایده شود به:

Aristotle, Nichomachean Ethics, BK.II, chap. 5, 1106a.

از عبارات دکارت هم بر می آید که ما بهواسطهٔ اعمال مبتنی بر اراده ستایش و یا نکوهش می شویم می شویم The Principles 37 اما به نظر اسپینوزا، که بر خلاف ارسطو و دکارت ارادهٔ آزادی وجود ندارد، فرق میان فضائل و رذائل و عواطف و انفعالات و یا احوال و عوارض نفس، خود به خود از بین می رود، که همه به حکم قانون علیت بدون اراده و اختبار وجود می بایند، و لذا تصریح و تأکید می کند، به جای اینکه از آنها تنفر جوییم و آنها را استهزا کنیم، باید، با در نظر گرفتن قوانین کلی طبیعت، به فهم و تبیین آنها بیردازیم و اصلا شری و رذیلتی موجود نیست و در طبیعت چیزی رخ نمی دهد که بتوان آن را به نقص طبیعت نسبت داد، و طبیعت همواره و همه جا یکسان و یکنواخت است. در اینجا این سؤال پیش می آید که پس فضیلت و رذیلت برای وی وی چه معنی دارد؟ او در آینده خواهد گفت که فضیلت عبارت است از قدرت و رذیلت عبارت است از

B و C: نقشه و طرح من این است.

#### تعاريف

۱. من آن علتی را «علت» تام۱۱ مینامم که بتوان معلولش را بهوسیلهٔ آن بهطور واضح و متمایز شناخت و آن علتی را علت غیر تام۱۲ یا «ناقص» ۱۳ میگویم که نتوان معلولش را فقط بهوسیلهٔ آن شناخت ۱۴.

 ۲. من میگویم ما وقتی فعّالیم که علت تام چیزی باشیم که آن در ما یا در خارج از ما روی میدهد، یعنی (به موجب تعریف قبلی) وقتی که از طبیعت

- ۱۱. لاتين: adequate cause) causa adaequata).
- (inadequate cause) causa inadaequata: لاتين ١٢
  - الا لاتين: (partial cause) causa partialis). ١٣

ما در داخل یا در خارج از ما چیزی ناشی شود که فقط بهواسطهٔ طبیعت ما میتوان آن را بهطور واضح و متمایز فهمید. برعکس، میگویم ما وقتی منفعلیم که فقط علت ناقص چیزی باشیم که در ما واقع میشود یا از طبیعت ما نشأت میگرد<sup>۱۵</sup>.

۳. مقصود من از عواطف، احوال ۱۶ بدن و همچنین تصورات آن احوال است، که قدرت فعالیت بدن به واسطهٔ آنها افزایش مییابد یا کاهش میپذیرد، تقویت میشود و یا از آن جلوگیری میشود.

شرح: بنابراین، اگر بتوانیم علت تام یکی از این احوال باشیم در این صورت عاطفه را فعل ۱۲ مینامم، وگرنه انفعال ۱۸.

### اصول موضوعه

۱. ممکن است بدن انسان به طرق کثیری تحت تأثیر قرار گیرد که به موجب آن قدرت فعالیتش افزایش یا کاهش یابد و همین طور، به طرق دیگری، تحت تأثیر قرار گیرد که قدرت فعالیتش نه زیاد شود و نه کم.

این اصل موضوع یا اصل متعارف<sup>۱۹</sup> بر اصل موضوع ۱ و احکام ۵ و ۷، که بعد از قضیهٔ ۱۳، بخش ۲ آمدهاند، مبتنی است.

۲ بدن انسان مستعد تغیرات کثیری است، و با وجود این میتواند آثار و علائم اشیاء (اصل موضوع ۵، بخش۲) و در نتیجه همان صور خیالی اشیاء را در خود نگه دارد (برای تعریف صور خیالی، تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷، بخش ۲ را نگاه کنید).

desire: B. appetites: A) appetitus .۱۰) به جای آن کلمهٔ میل را مرجّع دانستم. واژهٔ شهوت به معنی
 عام کلمه هم مناسب است.

۱۴. یعنی شناختن معلول، علاوه بر آن، به امور دیگری نیز متوقف است. این مطلب همان است که اسلاف ما گفتهاند علت (البته مقصود علت تامه است) حد تام معلول است که چون شناخته شود، معلول کاملاً و واضحاً و متبایزاً شناخته می شود و علت ناقصه حد ناقص معلول است.

۱۵. ملاحظه می شود که او فعل و انفعال را به معنای مخصوصی بهکار می برد و میان علت تامه بودن نفس و فعالیت آن و نیز میان انفعال و علت ناقصه بودن آن رابطه برقرار می کند. برای مزید اطلاع به قضیهٔ ۱، همین بخش و حاشیهٔ مربوط به آن مراجعه شود.

الا الاتين: B. affections: A) affectiones و M. الاتين: 18

۱۷. لاتين: action) actio).

۱۸. لاتین passio). ۱۸

۱۹. علت تردید معلوم نشد.

### قضايا ٢٠

قضیهٔ ۱. نفس ما در بعضی از امور فعال است و در بعضی منفعل<sup>۲۱</sup>، یعنی از این حیث که تصورات تام دارد ضرورهٔ فعال است و از این حیث که تصورات ناقص دارد ضرورهٔ منفعل است.

برهان: در هر نفس انسانی بعضی از تصورات تامند و بعضی دیگر ناقص و مبهم (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۰، بخش ۲). اما تصوراتی که در نفسی تامند، در خدا هم، از این حیث که مقوم ۲۰ ذات آن نفس است، تامند (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، بخش۲) و تصوراتی که در نفسی ناقصند در خدا تامند (به موجب همان نتیجه)، اما، نه از این حیث که او فقط حاوی ذات آن نفس است، بلکه از این حیث که او همزمان با آن، حاوی تصورات اشیاء دیگر ۲۰ نیز هست. به علاوه از هر تصور معینی ضرورهٔ معلولی ناشی می شود (قضیهٔ ۳۶، بخش ۱)، که خدا علت تام آن است (تعریف ۱، همین بخش) ولی نه از این حیث که نامتناهی است، بلکه از این حیث که به صورت تصوری معین متعین شده است (قضیهٔ ۹، بخش ۲). اکنون معلولی را فرض کنیم که علت آن خداست، از این حیث که او به صورت تصوری متعین شده است که در نفسی تام است، در این صورت آن نفس نیز علت تام آن معلول است (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، بخش۲). و لذا نفس ما (تعریف ۲، همین بخش)، از این حیث

که تصورات تام دارد، ضرورهٔ در بعضی از امور فعال است، که نخستین نکته ای است که لازم بود به ثبوت برسد. به علاوه، هر چیزی که ضرورهٔ از تصوری ناشی می شود که در خدا تام است اما نه از این حیث که او فقط حاوی نفس یک انسان است، بلکه از این حیث که همزمان با آن نفس، حاوی تصورات اشیاء دیگر نیز است، در این صورت نفس آن انسان علت تام آن چیز نیست (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، بخش ۲) بلکه فقط علت ناقص آن است و بنابراین (تعریف ۲، همین بخش) نفس، از این حیث که تصورات ناقص دارد، بالضروره در بعضی از امور منفعل است. این نکتهٔ دوم بود که می بایست ثابت شود. بنابراین نفس ما...مطلوب ثابت شد. نتیجه: از اینجا بر می آید که نفس به نسبت تعداد تصورات ناقصش دستخوش انفعالات

قضیهٔ ۲. نه بدن می تواند نفس را به اندیشیدن وا دارد و نه نفس می تواند بدن را به حرکت یا سکون و یا به حالت دیگر، اگر حالت دیگری باشد، وادار کند. ۲۵

است و برعکس به نسبت تعداد تصورات تامش فعال است. ۲۴

برهان: علت همهٔ حالات فکر خداست، اما از این حیث که او شیئی متفکر است نه از این حیث که با صفت دیگری ظاهر شده است (قضیهٔ ۶، بخش ۲). بنابراین، چیزی که نفس را به اندیشه وا میدارد حالتی از فکر است، نه حالتی از بُعد، یعنی (تعریف ۱، بخش ۲) بدن نیست. این نکتهٔ اول است که میبایست به ثبوت برسد. به علاوه، حرکت یا سکون بدن، باید از بدنی دیگر نشأت گیرد که این بدن هم با بدنی دیگر به حرکت یا سکون وادار شده است و به طور کلی، هر چیزی که در بدن پدیدار می شود، باید از خدا ناشی شده باشد، اما از این حیث که اعتبار شده است که او به صورت حالتی از بعد تعین یافته است، نه حالتی از فکر (قضیهٔ ۶، بخش ۲)، یعنی ممکن نیست آن از نفس ناشی شده باشد که حالتی از فکر است (قضیهٔ ۶، بخش ۲)، این نکتهٔ دوم است که میبایست ثابت شود. بنابراین نه بدن می تواند... مطلوب ثابت شد.

۳۰. قضایای این بخش پنجاه و نه قضیهاند و به اعتبار موضوع بحث به چهار دسته تقسیم می شوند، که به ترتیب در موضوعات زیر بحث می کنند: از قضیهٔ اول تا قضیهٔ سوم دربارهٔ افعال و انفعالات، از قضیهٔ چهارم تا قضیهٔ یازدهم دربارهٔ conatus (کوشش برای صیانت ذات) و عاطفه های انفعالی اصلی، از قضیهٔ دوازدهم تا قضیهٔ پنجاه و هفتم دربارهٔ عاطفه های انفعالی فرعی، در قضایای پنجاه و هشتم و پنجاه و نهم دربارهٔ عواطف فعال.

<sup>17.</sup> B: نفس ما افعال خاصی را انجام می دهد و افعال دیگری را می پذیرد. C: نفس ما در موارد مخصوصی فعال است و در موارد مخصوصی منفعل. پیش از اسپیتوزا ارسطو (Categories, chap.9) و دکارت و پیروان ایشان، فعل و انفعال را در امر واحدی تصور می کردند، که آن نسبت به فاعل فعل نامیده می شد و نسبت به قابل انفعال در امر واحدی تصور می کردند، که آن نسبت به فاعل فعل نامیده می شود، او بر خلاف آنان فعل انفعال نفس را در دو امر اعتبار می کند، که مربوط می شود به داشتن دو نوع تصور: تصورات تام و تصورات ناقص که در صورت اول فعال است و در صورت دوم منفعل. بنابراین، به نظر می آید که این قضیه اعتراض و انتقادی باشد به ارسطو و دکارت، در خصوص تعریف فعل و انفعال.

۲۲. یا «مغوّم» و «مذوّت» آن نفس است. عبارت منن لاتین این است: Mentis essentiam Constituit. ۲۲. B و C: حاوی اذهان اشیاء دیگر نیز هست.

۲۴. یعنی هر اندازه که تصورات ناقص نفس بیشتر باشد، به همان اندازه انفعالش بیشتر است و هر اندازه که کمتر باشد کمتر، و بالعکس هر اندازه که کمتر باشد کمتر، اشد کمتر، است و هر اندازه که کمتر باشد کمتر. ۵۲. ها «نه بدن میتواند نفس را به اندیشیدن وادارد و نه نفس میتواند بدن را وادارد که در حرکت یا سکون یا در حالت دیگری، اگر حالت دیگری باشد پایدار بماند». به طوری که ملاحظه میشود برخلاف اسلافش ارسطو، دکارت و دیگران تأثیر بدن را در نفس و بالعکس تأثیر نفس را در بدن انکار میکند.

تبصره: این قضیه از آنچه در تبصرهٔ قضیهٔ ۷، بخش ۲ گفته شد بهتر فهمیده می شود، یعنی نفس و بدن شیء واحدند که گاهی با صفت فکر تصور شده است و گاهی با صفت بعد. به همين دليل است كه نظام يا اتصال اشياء واحد است، چه طبيعت تحت اين صفت تصور شود و چه تحت آن صفت و در نتیجه، نظام افعال و انفعالات بدن ما، در طبیعت مطابق است با نظام افعال و انفعالات نفس ما. همچنین این مطلب، از آن روشی که با آن قضيهٔ ۱۲، بخش ۲ را ثابت كردهايم واضع است. هر چند طبيعت اين امور چنان است که در این باره مجالی برای شک باقی نمیگذارد، با این همه بهسختی میتوان أنها را وادار کرد که این حقیقت را با خاطری مطمئن بپذیرند، مگر اینکه صحت آن از راه تجربه برای آنها ثابت شود. زیرا، آنها در این عقیده ثابت قدمند که بدن به صرف فرمان نفس به حرکت در میآید، یا ساکن میشود و نیز اعمالی انجام میدهد که تنها به ارادهٔ نفس و نیروی اندیشهٔ آن وابسته است۲۷. هر چند تاکنون کسی معلوم نکرده است که بدن چه عملی می تواند انجام دهد، یعنی تجربه تاکنون به کسی نیاموخته است که بدن، بدون اینکه بهوسیلهٔ نفس موجّب شده باشد، تنها به اقتضای قوانین طبیعت، از این حیث که طبیعت صرفاً امری جسمانی اعتبار شده است، چه میتواند انجام دهد و چه نمیتواند انجام دهد۲۸. زیرا هنوز ساختمان بدن به درستی آن اندازه شناخته نشده است که بتوان تمام اعمال آن را تبیین کرد۲۹. به علاوه در جانوران اموری مشاهده می شود که خیلی برتر از هوش و دانایی انسان است و همین طور خوابگردها در خواب اعمالی انجام میدهند که در بیداری جرئت انجام دادن آنها را ندارند. تمام این امور نمایانگر این است که بدن فقط به اقتضای قوانین طبیعتش کارهایی انجام میدهد که نفس در آنها متحیر است ۳۰. گذشته از این کسی نمی داند که نفس به چه وسیلهای، به چه طریقی و با چه سرعتی می تواند بدن

۳۱. از دکارت خرده میگیرد که او بیان نکرده است که نفس به چه وسیله و به چه طریق بدن را به حرکت در ....

۳۲. نتیجه میگیرد که دکارت و پیروان او کاری انجام نمی دهند، جز اقرار و اعتراف به جهل خود.

۳۳. ملاحظه می شود که سه اعتراض بر عقیدهٔ خود، یعنی عدم تأثیر نفس در بدن، از مخالفانش بدون اینکه نامی از آنها ببرد نقل میکند، و به اعتراضات وارده پاسخ می دهد.

۳۴. اعتراض اول.

۳۵. اعتراض دوم.

۳۶. اعتراض سوم: ماحصل این اعتراض این است که بدون هدایت نفس بهوسیلهٔ صرف حرکات مکانیکی بدن، پیدایش اعمال غایتداری که محصول هنر انسانی است ناممکن مینماید.

۳۷. حاصل پاسخش به اعتراض اول این است که همان طور که نفس در حرکات بدن تأثیر دارد، بدن هم در اعمال نفس مؤثر است. این همان سخنی است که پیش از وی ارسطو و پیروانش گفتهاند. نتیجهای که اسپینوزا از این سخن می خواهد بگیرد این است که همان طور که تأثیر بدن در اعمال نفس به مرحلهٔ ثبوت نرسیده، تأثیر نفس در بدن هم ثابت نشده است و آنچه ثابت است این است که اعمال نفس و افعال بدن به موازات هم واقع می شوند. حاصل پاسخش به اعتراض دوم این است که علت این اعتراض غفلت مردم است از علل موجبه اعمال خود و بالاخره اعتراض سوم را چنین رد می کند که آنها هنوز به خوبی نمی دانند، که بدن به موجب حرکاتش چه اعمالی را می تواند انجام دهد و چه اعمالی را نمی تواند انجام دهد و چه اعمالی را نمی تواند

۲۶. با «همهجا»، ترجمهٔ فرانسه: طبعاً.

۲۷. انتقاد از دکارت و همه کران اوست که معتقدند که نفس به توسط غدهٔ صنوبری بدن را به حرکت در می آورد و حرکات موجود در بدن و اشیاء خارجی را درمی ابد.

۲۸. اعتراض متوجه دکارت است که در شناسایی افعال مخصوص به بدن و مخصوص به نفس، از راه تجربه، اشکالی ندیده است The Passions of the Soul, part 1, article 3 & 7.

۲۹. اعتراض به سخن دکارت است که پس از اینکه در کتاب سابق الذکر طریق ساختمان بدن را، از اعضا و اندامهای مختلف بیان کرده، مدعی شده است که همهٔ اعمال مربوط به بدن را ملاحظه کرده است article 17.

۳۰. نفس متعلق به آن بدن، در آنها منحیر است.

در نیافته بودند که ماکارهای زیادی انجام میدهیم که بعدها پشیمان میشویم و وقتی که احساسات متضاد بر ما چیره میشوند ۴۳ بهتر را میبینیم و از بدتر پیروی میکنیم، چیزی آنها را از این عقیده باز نمی داشت که اعمال ما از روی اختیار است. به همین سبب است که بچه شیرخوار میپندارد که از روی اختیار پستان مادر را میجوید، پسرک خشمگین معتقد می شود که با ارادهٔ آزاد طالب انتقام است و انسان ترسو فکر می کند که به اختیار فرار میکند و آدم مست باور میکند که به حکم ارادهٔ آزاد نفس سخنانی میگوید که اگر هوشیار بود، از گفتن آنها خودداری می کرد. به همین صورت آن مرد دیوانه، آن زن وِرّاج و آن پسرک خشمگین و نظایر آنها چنین می اندیشند که به فرمان آزاد نفس سخن میگویند، در حالی که در واقع نمی توانند از انگیزه ای ۴۴ که آنها را به سخن گفتن وامی دارد جلوگیری کنند، به طوری که تجربه نیز مانند عقل به وضوح به ما می آموزد که انسانها فقط بدین جهت به آزادی خود معتقدند که از اعمال خود آگاه، اما از موجِبات<sup>۴۵</sup> آنها غافلند<sup>۴۶</sup>. باز تجربه به ما می آموزد که احکام ۲۷ نفس چیزی نیستند مگر میلها که به اقتضای امزجهٔ ۸ مختلف بدن مختلف مىسوند. زيرا هركسي همة اعمالش را به موجب عاطفهاش تعيين ميكند و آنانکه دستخوش عواطف متضادند نمیدانند که چه میخواهند، اما آنانکه دستخوش هیچ عاطفهای نیستند به آسانی به این سوی یا آن سوی کشیده می شوند. تمام اینها نشان مىدهد كه حكم نفس، ميل و موجّبيّت ۴۹ بدن همه جا۵۰ هر سه با هم مقارنند، يا به عبارت بهتر أنها شيء واحدند كه چون تحت صفت فكر اعتبار شود، و بهواسطة أن ظاهر شود، حکم و چون تحت صفت بعد اعتبار و از قوانین حرکت و سکون استنتاج شود، موجبیّت نامیده میشود و این نکته به ترتیبی که پیش میرویم بهتر فهمیده خواهد شد.

#### ۱۴۸ اخلاق

شدن با این یا آن صورت خیالی بیشتر باشد، استعداد نفس هم برای اندیشیدن دربارة این یا آن موضوع بیشتر خواهد بود۳۸. ولی مخالفان من خواهند گفت که ممکن نیست فقط از قوانین طبیعت، از این حیث که صرفاً جسمانی اعتبار شده است، علل بناها، تصویرها و نظایر آنها که صرفاً حاصل هنر انسانی هستند، استنتاج شوند و مثلاً ۳۹ بدن انسان نمی تواند معبدی بسازد مگر اینکه بهوسیلهٔ نفس بدان وادار و هدایت شده باشد. اما من قبلاً نشان دادهام که آنها نمی دانند بدن چه می تواند انجام دهد و یا از نظر ۴۰ به صرف طبیعت آن چه چیزی می توان به دست آورد. ۲۱ و اینکه آنها امور کثیری می یابند كه صرفاً به حسب قوانين طبيعت ظاهر شدهاند، كه هرگز باور نداشتند ظهور آنها بدون هدایت نفس ممکن باشد، مثلاً اعمالی که خوابگردها در خواب انجام میدهند که چون بيدار شوند، خود دربارهٔ آنها تعجب مىكنند. من در اينجا به خود ساختمان بدن انسان هم توجه می دهم که آن در ساخت و طرز کار به اشیائی که بهوسیلهٔ هنر و مهارت انسان ساخته شده برتری بسیار دارد، قطع نظر از آنچه قبلاً ثابت کردهام که از طبیعت، تحت هر صفتی که اعتبار شود، اشیاء نامتناهی ناشی میشوند. اکنون در خصوص نکتهٔ دوم میگویم که اگر قدرت سکوت و تکلم انسانها با هم برابر میبود در این صورت، امور آنها، بسیار بسیار سعادتمندانه انجام می یافت. اما تجر به به کرات نشان داده است که آنها بر زبانشان کمتر از هر چیز دیگر تسلط دارند و اینکه انجام دادن هر کاری برای آنها آسانتر است از جلوگیری از میلهایشان، بهطوری که اکثر مردم معتقدند که ما فقط اموری را به اختیار خود انجام می دهیم که خواهش ۲۲ ما به آنها معتدل است. زیرا در این صورت است که، با یاد آوردن چیز دیگری که غالباً به یاد آن میافتیم، میتوانیم از خواهش خود جلوگیری کنیم، ولی برعکس، نسبت به اموری که خواهش ما به آنها تا آن حد شدید است که نمی توانیم با به خاطر آوردن امری دیگر از شدت آن بکاهیم مختار نیستیم. اما، در واقع، اگر آنها، به تجربه

۲۳. یا «ما را مضطرب میسازند».

۴۴. لاتين impulsus).

<sup>10.</sup> A: علل موجيه

۴۶. چنانکه ملاحظه می شود، پاسخ اعتراض دوم مبتنی بر همان نظر فلسفی اوست که علت اینکه مردم خود را آزاد می پندارند این است که از افعال خود آگاهند و از علل موجبة آنها غافل.

<sup>(</sup>dictates: C. decisions: B. decree: A) decretum لاتين ۴۷

۲۸. احوال مختلف بدن.

t1. لانين determination) determinatio).

۵۰. یا «در طبیعت»، ترجمهٔ فرانسه «طبعا».

۳۸. ترجمه ها با هم فرق دارند.

۳۹. واژهٔ «مثلاً» در ترجمهٔ B است.

A : ۴۰ ملاحظة صرف طبيعت. B: تفكر در صرف طبيعت.

۴۱. B: استنتاج کرد.

۴۲. لاتین desire) cupiditas) ما به جای این کلمه «خواهش» را مرجع دانستیم و در مواردی که کلمهٔ مذکور به صورت فعل به کار رفته، به ناچار از افعال: «می خواهد»، «خواهد خواست» و امثال آن استفاده خواهیم کرد، اگرچه اغلب ضعیف می نماید و پارسی زبانان را نابسند می آید. شوق و رغبت هم مناسب است.

خواب مىبينند.

زیرا نکتهٔ دیگری هست که من میخواهم اینجا مخصوصاً مورد توجه قرار گیرد. أن نکته این است که ما نمی توانیم عملی را به حکم نفس انجام دهیم، مگر اینکه نخست آن را به خاطر بیاوریم. برای مثال نمی توانیم کلمهای ادا کنیم، مگر آن را به خاطر آورده باشیم. از سوی دیگر به یاد آوردن و یا فراموش کردن یک چیز تحت قدرت نفس نیست. بنابراین، باید معتقد شد که قدرت نفس محدود است به اینکه دربارهٔ چیزی که به خاطر آوردهایم سخن بگوییم، یا خاموشی گزینیم. اما وقتی که خواب می بینیم که داریم سخن میگوییم، باور میکنیم که به حکم آزاد نفس سخن میگوییم، در صورتی که ما سخن نمیگوییم، یا اگر هم بگوییم، آن نتیجهٔ حرکت خود به خودی<sup>۵۱</sup> بدن است. به علاوه ما خواب می بینیم که اشیائی را از دیگران پنهان میکنیم، و این عمل را به موجب همان حکم نفس انجام می دهیم که در وقت بیداری، به واسطهٔ آن، دربارهٔ آنچه می دانیم سکوت اختیار می کنیم. باز خواب میبینیم که به حکم نفس اعمالی انجام میدهیم که به هنگام بیداری جرئت انجام دادن آنها را نداشتیم. بنابراین دوست دارم بدانم که آیا در نفس دو نوع حکم وجود دارد، یکی مربوط به خواب است و دیگری آزاد؟ اگر این اندازه احمق نباشیم که این را بپذیریم، باید ضرورةً قبول کنیم که این حکم نفس که آزاد تلقی شده از تخیل یا تذکار قابل تمییز نیست و چیزی نیست مگر همان تصدیق که تصور از این حیث که تصور است مستلزم آن است (قضية ۴۹، بخش ۲). بنابراين، احكام در نفس از همان ضرورت نشأت مى گيرند كه تصورات از اشيائي كه بالفعل موجودند. ولذا، آنان كه معتقدند كه به حكم آزاد

قضیهٔ ۳. افعال نفس تنها از تصورات تام ناشی می شوند، اما انفعالات فقط بر تصورات ناقص مبتنی اند<sup>۵۲</sup>.

نفس سخن میگویند، خاموشی میگزینند، یا کارهایی انجام میدهند، با چشمهای باز

برهان: نخستین چیزی که ذات نفس را میسازد چیزی نیست جز تصور بدنی که بالفعل موجود است (قضایای ۱۱ و ۱۳، بخش ۲) و این تصور هم از تصورهای متعدد

دیگری ترکیب یافته است (قضیهٔ ۱۵، بخش ۲) که بعضی تامند (نتیجهٔ قضیهٔ ۳۸، بخش ۲) و بعضی ناقص (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۹، بخش ۲). بنابراین، هر چیزی که از طبیعت نفس ناشی می شود و نفس علت قریب آن است و آن چیز باید به واسطهٔ آن فهمیده شود، ضرورهٔ از تصوری تام یا ناقص نشأت می گیرد. اما نفس، از این حیث که (قضیهٔ ۱، همین بخش) تصورات ناقص دارد منفعل است و لذا افعال نفس فقط از تصورات تام ناشی می شوند و نفس تنها از این حیث که تصوراتش ناقص است، منفعل است.

تبصره: بنابراین مشاهده میکنیم که انفعالات به نفس فقط از این حیث تعلق می یابند که آن چیزی دارد که مستلزم نفی است، یعنی از این حیث که جزئی از طبیعت اعتبار شده است که ممکن نیست به ذات خود و بدون در نظر گرفتن اشیاء دیگر به طور واضح و متمایز ادراک شود و به همین طریق می توانم نشان دهم که انفعالات درست به همان صورتی که به نفس تعلق دارند به اشیاء جزئی ۵۳ هم متعلقند و اینکه ممکن نیست آنها به طریق دیگری ادراک شوند ۵۲، اما غرض من در اینجا فقط بحث از نفس انسان است.

## قضیهٔ ۴. ممکن نیست چیزی از بین برود، مگر بهرسیلهٔ یک علت خارجی.

برهان: این قضیه خود بدیهی است، زیرا تعریف هر چیزی ذات آن چیز را اثبات میکند، نه نفی. یعنی ذات آن را وضع میکند، نه رفع. بنابراین، تا وقتی که به خود شیء نظر داریم نه به علل خارجی آن، در آن چیزی نمی یابیم که بتواند آن را از بین ببرد. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۵. اشیاء، از این حیث که می توانند یکدیگر را از میان بردارند، طبعاً با هم متضادند، یعنی که امکان ندارد که در موضوع<sup>۵۵</sup> واحدی با هم اجتماع کنند.<sup>۵۶</sup>

۵۱. لاتين spontaneous movement) spontaneo sou motu) رک به پاورقی شماره ۹۴.

۵۲. برای وضوح بیشتر به حاشیهٔ قضیهٔ ۱ این بخش مراجعه شود.

<sup>0°.</sup> مفصود وی از اشیاء جزنی ابدان است و این اعتراض به دکارت است که میگفت: آنچه در نفس انفعال است در بدن، فعل است 2 The Passions of the Soul, part 1. article بنابراین، در نظر اسپینوزا، آنچه نسبت به نفس انفعال است، نسبت به بدن هم انفعال است و این با نظام فلسفی وی سازگار است، که نفس و بدن را یک چیز میداند.

۵۴. تأکید این است که اگر امری نسبت به نفس انفعال باشد، نسبت به بدن هم همان طور ادراک می شود، نه طور دیگر، یعنی آن امر نسبت به بدن هم انفعال است نه فعل.

۵۵. در ابنجا موضوع به جای subject (subject) بهکار رفته است.

۵۶. ۱3 «در زمان وآحد و در موضوع واحد». به طوری که ملاحظه می شود، در این دو قضیه (قضایای ۴ و ۵)

برهان: از ذات مخصوص هر شیئی به ضرورت امور معینی ناشی می شوند (قضیة ۳۶، بخش ۱) و ممکن نیست اشیاء کاری انجام دهند، مگر آنچه ضرورةً از طبیعت معین آنها نشأت می گیرد (قضیهٔ ۲۹، بخش ۱). بنابراین، قدرت هر شیء یا کوششی که شیء به موجب آن، چه به تنهایی و چه با اشیاء دیگر، کاری انجام می دهد یا تلاش می کند تا کاری انجام دهد، یعنی (قضیهٔ ۶، همین بخش) قدرت یا کوشش شیء برای پایدار ماندن در هستی خود چیزی جز همان ذات مخصوص یا بالفعل خود آن شیء نیست. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۸. کوشش هر شیء در پایدار ماندن در هستی خود مستلزم زمان محدود نیست، بلکه مستلزم زمان نامحدود است.

برهان: اگر مستلزم زمان محدودی بود که لزوماً دیمومت آن شیء را محدود میکند، در این صورت فقط از همان قدرتی که شیء بهوسیلهٔ آن وجود میبابد نتیجه میشد که آن شیء، بعد از زمانی محدود، دیگر نتواند وجود داشته باشد، بلکه باید از بین برود. اما این (قضیهٔ ۴، همین بخش) نامعقول است، و لذا کوشش شیء در وجود داشتن مستلزم زمان محدود نیست، بلکه برعکس (قضیهٔ ۴، همین بخش)، اگر آن شیء بهوسیلهٔ یک علت خارجی از بین نرود، بهوسیلهٔ همان قدرتی که به موجب آن اکنون وجود دارد تا ابد به وجود خود ادامه خواهد داد <sup>۶۱</sup> و بنابراین، این کوشش <sup>۶۲</sup> مستلزم زمان نامحدود است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۹. نفس، هم از این حیث که تصورات واضع و متمایز دارد و هم از این حیث که دارای تصورات مبهم است، میکوشد تا در هستی خود برای زمان نامحدودی پایدار بماند و از این

برهان: اگر ممکن می شد که آنها در موضوع واحدی باهم جمع شوند یا وجود یابند، در این صورت در آن موضوع چیزی موجود می بود که می توانست آن را<sup>۷۷</sup> از میان بردارد، که به موجِب قضیهٔ قبلی نامعقول است. بنابراین اشیاء از این حیث که... مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۶. هر شیء، از این حیث که در خود هست، می کوشد تا در هستیش پایدار بماند.

برهان: اشیاء جزئی همان حالاتند، که صفات خدا بهواسطهٔ آنها به وجهی معین و محدود ظاهر می شوند (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۵، بخش ۱)، یعنی (قضیهٔ ۳۴، بخش ۱) آنها اشیائی هستند که به وجه معین و محدودی مبین قدرت خدایند، قدرتی که او به موجب آن هست و عمل می کند. ۸۵ همچنین هیچ شیئی در ذات خود چیزی ندارد که واسطهٔ امکان فنا یا نفی وجود آن باشد (قضیهٔ ۴، همین بخش)، بلکه برعکس، آن ضد هر چیزی است که بتواند وجودش را نفی کند (قضیهٔ ۵، همین بخش) بنابراین از این حیث که می تواند و در خود هست می کوشد تا در هستیش پایدار بماند ۹۵. مطلوب ثابت شد.

«اصل صیانت ذات» را از راه نغی اثبات میکند، که انکار میکند در طبیعت یک چیز عامل نغی آن باشد و در فضایای دیگر به طریق اثباتی به اثباتش می بردازد خلاصه قضایای ۴ و ۵ و مطوری که در آینده خواهیم دید برحی دیگر ار قضایای این بخش تصریح دارند که اسپینوزا برخلاف خلف دانایش هگل و همغکیان وی وجود تضادهای درونی را در اشیاء ناممکن می داند و در نتیحه عامل از بین رفتن و دگرگونی اشیاء را در حارج آنها جستجو میکند نه در داحل آنها. ۵۷. یعنی موضوع را.

رفتن آن بشود. شایستهٔ ذکر است که شناختن این اصل و نیرو conatus به عنوان نخستین قانون طبیعت، از اختصاصات اسپینوزا نیست، زیرا چنانکه ذکر شد، پیش از وی، رواقیان و نیز مشانیان و دیگران از آن آگاهی داشتهاند. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. II, p. 195.

<sup>.</sup>۶۱. بعنی که اشیاء ذاتا مقتضی ابدیتند و تا یک علت خارجی وجود و تداوم آنها را نفی نکند، همچنان موجود و باقی خواهند ماند.

A : ۶۲ این کوشش، که به موحب آن تلاش میکند تا در وجودش پایدار بماند.

۵۸. یعنی که هستی و فعل خدا از ناحیهٔ قدرت اوست، که اگر فدرت نداشت، نه وجود داشت و نه فعل.

روبان بهتی به عسمی و فقع عدا ارد میا مادر و (chap. 16, p. 200-201) تصریح میکند که این قانون و حق عالی طبیعت است که هر شیئی میکوشد تا وجودش را، آن طور که هست، بدون ملاحظهٔ چیزی جز خودش حفظ کند و در این میان انسان و سایر موجودات طبیعت و نیز میان انسان عاقل و غیر عاقل فرفی نیست.

<sup>. 9.</sup> لاتین: B. effort: A) conatus و به الله و ریشهٔ همهٔ عواطف و شامل همهٔ اشیاء است. او در موارد مختلف از این B. effort: A) conatus عقیدهٔ اسپیتوزا نخستین قانون طبیعت، اصل و ریشهٔ همهٔ عواطف و شامل همهٔ اشیاء است. او در موارد مختلف از این المحالت و عبارات مختلف تعبیر آورده است، مثلاً conatus الله عیشی از جاهای دیگر) potentia (همین جا و بعضی از جاهای دیگر) ematural love (همین جا و بعضی از جاهای دیگر) برهان همین قضیه inatural love (بنصرهٔ قضیهٔ ۴۵، بخش ۲) نروی vis عشق با شوق طبیعی (Jonh Wild. Spinoza Salections, Short Treatise, appendix 2, p.90). ما هم واژه ها و تعابیر مختلف را بهجای هم به کار خواهیم برد. چنانکه اشاره شد، او برحلاف رواقیان که این میرو و شون طبیعی را مخصوص جانداران می دانستند آن را شامل همهٔ اشیاء، اعم از جانداران و غیر جانداران، می داند و از این حیث میان آنها فرقی نمی بیند و در معانی تأکید می کند که در ذات هیچ چیز برویی یا قدربی موجود بسست که موجب از بین

كوشش خود آگاه<sup>۶۲</sup> است.

برهان: ذات نفس متقوّم <sup>۶۲</sup> از تصورات تام و ناقص است (بهطوری که در قضیة ۳، همین بخش نشان دادهام) و بنابراین (قضیة ۷، همین بخش) هم از این حیث که تصورات نوع اول را داراست و هم از این حیث که دارای تصورات نوع دوم است، می کوشد تا برای زمانی نامحدود (قضیهٔ ۸، همین بخش) در هستیش پایدار بماند. به علاوه از آنجا که آگاهی نفس (قضیهٔ ۲۳، بخش ۲) از خودش ضرورهٔ بهواسطهٔ تصورات احوال بدن است، بنابراین، از این کوشش خود آگاه است (قضیهٔ ۷، همین بخش).

تبصره: این کوشش، وقتی که فقط به نفس مربوط باشد به اراده موسوم می شود، اما وقتی که در عین حال هم به نفس مربوط باشد و هم به بدن، میل <sup>63</sup> نامیده می شود که بنابراین میل چیزی جز همان ذات انسان نیست که تمام اموری که در حفظ موجودیتش او را یاری می کنند، ضرورةٔ از طبیعت آن ناشی می شوند، و لذا او در انجام دادن این امور موجّب می باشد. اما میان خواهش <sup>63</sup> و میل جز در این فرق نیست که خواهش معمولاً به انسانها از این حیث نسبت داده می شود که آنها از میلهای خود آگاهند و لذا می توان خواهش را چنین تعریف کرد: «میلی که از آن آگاهیم»، بنابراین از آنچه گفتیم چنین برمی آید که ما نه به این جهت که چیزی را خوب می شماریم، برای رسیدن به آن تلاش می کنیم، می طلبیم و می خواهیم، بلکه برعکس بدان جهت که برای رسیدن به آن تلاش می کنیم و

آن را میطلبیم و میخواهیم، آن را خوب میشماریم ۶۷.

قضیهٔ ۱۰. ممکن نیست در نفس ما تصوری باشد که وجود بدن را نفی کند، که این چنین تصوری متضاد با نفس است<sup>۶۸</sup>.

برهان: ممکن نیست در بدن ما چیزی باشد که بتواند آن را از میان بردارد (قضیهٔ ۵، همین بخش) و بنابراین ممکن نیست تصور این چیز در خدا، از این حیث که تصور بدن ما را دارد، موجود باشد (نتیجهٔ قضیهٔ ۹، بخش ۲)، یعنی (قضایای ۱۱ و ۱۳، بخش ۲) ممکن نیست تصور این چیز در نفس ما موجود باشد، بلکه برعکس، چون (قضایای ۱۱ و ۱۳، بخش ۲ بخش ۲) نخستین چیزی که مقوم ذات نفس است تصور بدنی است که موجود بالفعل است، پس نخستین و عمده ترین کوشش نفس ما تصدیق وجود بدن ماست، و لذا تصوری که وجود بدن ما را نفی کند با نفس ما متضاد است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۱. هر چیزی که بر قدرت فعالیت بدن ما می افزاید، یا از آن می کاهد آن را تقویت، یا از آن جلوگیری می کند، تصور آن هم بر قدرت اندیشهٔ نفس ما می افزاید یا از آن می کاهد، آن را تقویت یا از آن جلوگیری می کند.

برهان: این قضیه از قضیه ۷، بخش ۲، یا حتی از قضیهٔ ۱۴، بخش ۲ واضح است. تبصره: از اینجاست که میبینیم که نفس هنگامی که منفعل است دستخوش تغیّرات عظیمی است، گاهی به درجهٔ عالی تر کمال تحوّل می یابد و گاهی به درجهٔ دانی تر. این انفعالات ۶۹ عاطفه های لذت ۷۰ و اَلم ۷۱ را برای ما بیان میکنند. بنابراین، من در قضایای زیر از «لذت»، انفعالی را قصد میکنم که نفس به وسیلهٔ آن به کمال عالی تری تحوّل می یابد

۶۳. این قضیه تصریح دارد که همانطور که نیروی «کوشش برای حفظ ذات» (conatus) در اجسام موجود است، در نفوس نیز وجود دارد، منتهی در مورد اول کوشش برای پایداری در حرکت و نگهداری آن است و در مورد دوم کوشش برای پایداری در فکر و نگهداری آن. بدن از این نیروی کوشش خود آگاه نیست، اما نفس آگاه است. ۶۴. با «مکت».

<sup>.</sup>۶۵ لاتین: appetite) appetitus) قبلاً هم گفته شد ما بهجای این کلمه میل را مرجح دانـــتیم. اما بعضی بهجای آن شهوت به کار برد₀اند که اگر مقصود از آن شهوت به معنای عام کلمه باشد مانعی ندارد.

۶۷. ملاحظه می شود که او حسن و قبح ذاتی اشیاء را انکار می کند و آن را تابع میل و خواهش انسان می داند و در نتیجه با اخلاقیون سنتی به مخالفت می پردازد.

۶۸. همان طور که کوشش نفس دات آن را حفظ میکند و در آن چیزی نیست که نافی خود باشد، همین طور در آن چیزی نیست که بدن را نغی کند، به علاوه در آینده (نبصرهٔ قضیهٔ ۵۹، همین بخش) خواهیم دید که آن نه ننها نافی بدن نیست، بدکه نشبت و مؤید آن نیز هست.

۶۹. ۲): این حالات انفعالی تغیر.

۷۰. لاتين: B. joy: A) lactitia و pleasure: C). شادي هم مناسب است.

٧١. لاتين. B. sorrow: A) tristitia و pain: C). اندوه هم مناسب است.

و برعکس از «الم» انفعالی را قصد میکنم که نفس به وسیلهٔ آن به کمال دانی تری نحو می یابد. من عاطفهٔ لذب را در صورتی که در عین حال هم به نفس مربوط باشد و هم به بدن عاطفهٔ خوشی ۲۷ یا نشاط ۲۳ می نامم و عاطفهٔ اندوه را در چنین صورتی رنج ۲۷ یا افسردگی ۷۵ نام می دهم. با این همه باید توجه داشت که خوشی و رنج وقتی به انسان دست می دهند که یکی از اجزای بدنش بیش از اجزای دیگر متأثر شده باشد. برعکس نشاط و افسردگی در صورتی است که همهٔ اجزای بدن به طور مساوی تحت تأثیر قرار گرفته باشد. در اینکه طبیعت «خواهش» چیست، قبلاً در تبصرهٔ قضیهٔ ۹، همین بخش توضیح باشد. در اینکه طبیعت «خواهش عاطفه: لذت، اَلم و خواهش عاطفهٔ اصلی دیگری را نمی شناسم ۷۶ چنانکه ذیلاً نشان خواهم داد، عواطف دیگر از ابنها ناشی می شوند. اما پیش از اینکه جلوتر بروم، دوست دارم، قضیهٔ ۱۰ این بخش را بیشتر توضیح دهم تا هر چه روشنتر جلوتر بروم، دوست دارم، قضیهٔ ۱۰ این بخش را بیشتر توضیح دهم تا هر چه روشنتر فهمیده شود که چگونه ممکن است تصوری ضد تصور دبگر باشد.

در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷، بخش ۲، نشان دادهام که تصوری که مقوّم ذات نفس است، تا وقتی که خود جسم وجود دارد مستلزم وجود جسم است، به علاوه از نتیجهٔ قضیهٔ ۸، بخش ۲ و تبصرهٔ آن بر می آید که وجود حاضر نفس ما صرفاً مبتنی بر این است که نفس مستلزم وجود بالفعل جسم است و بالأخره نشان دادهام که قدرت نفس که به وسیله آن اشیاء را تخیل می کند و به خاطر می آورد، مبتنی بر این نیز هست که قدرت نفس مستلزم وجود بالفعل جسم است (قضایای ۱۷ و ۱۸، بخش ۲ با تبصرهٔ آن). از مطالب مذکور بر می آید که وجود حاضر نفس و قدرت تخیّل آن به محض اینکه نفس از تصدیق و تآیید

YY. لانين: (stimulation: C. titillation: B. pleasurable excitement: A) titillatio

.(merriment: C و B. cheerfulness: A) hilaritas (ستين: ۳۳. الآتين:

ار (suffering: C. grief: B. pain: A) dolor لاتين: ۷۴.

٧٥. لاتين: melancholy) melancholia).

۷۶. ملاحظه می شود که او سه عاطعهٔ اصلی می شناسد و بدین برنیب در اینجا نیز با دکارت سجالت میکند، که دکارت شش انفعال اصلی و ساده شناخته بود: شگفتی، عشق، نفرت، خواهس، شادی و اندو، مراجعه شود به:

The Passions of the Soul, part 2, article 69.

چنانکه دیدیم او عواطف دیگر را از این سه عاطفهٔ اصلی ناسی میداند، و بعدا شرح میدهد که سنات آنها از عواطف اصلی به دو طریق تحقق می باید، با مانند تزلزل نفس از آنها مرکب می شود و با مانند عشق، نفرت، اسد و ترس از آنها منعرع. قضبهٔ ۵۶، همین بخش

وجود حاضر بدن باز ایستد، منتغی می شود. اما علت اینکه نفس از تصدیق وجود جسم باز می ایستد نه ممکن است خود نفس باشد (قضیهٔ %، همین بخش) و نه باز ماندن بدن از هستی، زیرا، به موجِب قضیهٔ %، بخش %، نفس به این جهت وجود جسم را تصدیق نمی کند که جسم هستی یافته است، و لذا به همین دلیل، از تصدیق وجود جسم، به این علت باز نمی ایستد که جسم از هستی باز مانده است، بلکه (قضیهٔ %، بخش %) % علت آن تصور دیگری است که وجود حاضر جسم ما و در نتیجه وجود حاضر نفس ما را نفی می کند، و لذا با تصوری که مقوّم نفس ماست متضاد است.

قضیهٔ ۱۲. نفس حتی الامکان می کوشد تا اشیائی را تخیل کند که قدرت فعالیت جسم را افزایش می دهند، یا تقویت می کنند.

برهان: تا وقتی که بدن انسان تحت تأثیر حالتی قرار میگیرد که مستلزم وجود طبیعت جسمی خارجی است، نفس انسان آن جسم را حاضر به نظر میآورد (قضیهٔ ۱۷، بخش ۲) و در نتیجه (قضیهٔ ۷، بخش ۲)، تا وقتی که نفس انسان جسمی خارجی را حاضر به نظر میآورد، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷، بخش ۲) آن را تخیل میکند، بدن انسان تحت تأثیر حالتی قرار میگیرد که مستلزم طبیعت آن جسم خارجی است. بنابراین تا وقتی که نفس اشیانی را تخیل میکند که قدرت فعالیت بدن ما را افزایش میدهند یا تقویت میکنند، بدن تحت تأثیر حالاتی قرار میگیرد که قدرت فعالیتش را افزایش میدهند، یا تقویت میکنند (اصل موضوع ۱، همین بخش) و در نتیجه (قضیهٔ ۱۱، همین بخش) همان وقت قدرت تفکر نفس نیز افزایش میهابد یا تقویت میشود، و لذا (قضایای ۶ و ۹ همین بخش) نفس حتی الامکان میکوشد تا آن اشیاء را تخیل کند. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۳. وقتی که نفس شیئی را تخیل میکند، که از قدرت فعالیّت جسم میکاهد، یا از آن جلوگیری میکند، در این صورت حتی الامکان میکوشد تا اشیائی را به خاطر آورد که وجود اشیاء مذکور را نفی کند.

می یابد، یا از آن جلوگیری می شود (چنان که در قضیه پیشین نشان دادیم)، و با وجود این، نفس به تخیل این شیء ادامه خواهد داد تا وقتی که شیء دیگری را به خاطر آورد که وجود حاضر شیء اول را نفی کند (قضیهٔ ۱۷، بخش ۲)، یعنی (چنانکه هم اکنون نشان دادیم) قدرت نفس و جسم کاهش می یابد، یا از آن جلوگیری می شود، تا اینکه نفس شیء دیگری را تخیل کند که وجود آن شیء اول را نفی کند. بنابراین (قضیهٔ ۹، همین بخش) نفس حتی الامکان می کوشد تا این شیء دیگر را به خاطر آورد، یا تخیل کند. مطلوب ثابت شد. نتیجه: از اینجا بر می آید که نفس از تخیل اشیائی که از قدرت آن و قدرت جسم

تبصره: از آنچه گفته شد می توانیم به وضوح دریابیم که عشق ۲۸ چیست و نغرت ۲۹ چیست. عشق چیزی نیست، مگر لذتی که همراه با تصور یک علت خارجی ۸۰ است. و نفرت چیزی نیست مگر اَلمی که همراه با تصور یک علت خارجی است. به علاوه ما مشاهده می کنیم که کسی که به چیزی عشق می ورزد ضرورة می کوشد تا آن را پیش خود نگه دارد، و حفظش کند، و برعکس، کسی که از چیزی نفرت دارد، می کوشد تا آن را از خود دور کند و نابودش سازد. ما در خصوص این نکات بعدها با شرح بیشتری سخن خواهیم گفت.

میکاهند، یا از آن جلوگیری میکنند، متنفر است.

قضیهٔ ۱۴. اگر نفس در آن واحد تحت تأثیر دو عاطفه قرار گیرد، بعدها هر وقت که تحت تأثیر یکی از آنها قرار گرفت، تحت تأثیر دیگری نیز قرار خواهد گرفت. ۸۱

۸۰. به تفرع عشق و نفرت، از لذت و آلم تصریح میکند، به این صورت که اگر لذت و آلم معلول تصور شیء خارجی یا تخیل حضور آن باشد، نه معلول حضور بالفعل آن (زیرا، در این صورت آنها را شادی و آندوه میگوید)، در این صورت آنها به ترتیب عشق و نفرت نامیده میشوند.

این صورت ایه به تربیب مسل و عرف تا بین می موسد. ۱۸ او در این قضیه ۱۷ ادامه داده است، اما واژهٔ تداعی ۱۸ او در این قضیه بعث دربارهٔ «تداعی عواطف» را آغاز کرده و تا قضیهٔ ۱۷ ادامه داده است، اما واژهٔ تداعی (associaction) را به کار نبرده است، بلکه چنانکه در قضیهٔ ۱۵ مشاهده خواهیم کرد از عبارت از سه اصل می دانست: ارسطو اصول تداعی را عبارت از سه اصل می دانست: اصل مشابهت، اصل تضاد و اصل مجاورت 2, 48. 1b, 19-20 که شامل مجاورت زمانی و مکانی می شد. اسپینوزا، در کتاب الهیات و سیاست (chap. 4, p. 57) اصل مشابهت و مجاورت زمانی را بیان کرده است. در قضیهٔ ۱۸، بخش ۲ این کتاب فقط مجاورت زمانی را و باز در این قضیه (قضیهٔ ۱۴)

برهان: اگر نفس در آن واحد تحت تأثیر دو جسم قرار گیرد، بعدها، هر وقت که یکی از آنها را تخیل کند بلافاصله دیگری را هم به خاطر خواهد آورد (قضیهٔ ۱۸، بخش ۲). اما تخیّلات نفس بیشتر به احوال بدن ما دلالت میکنند تا طبیعت اجسام خارجی (نتیجهٔ ۲، قضیهٔ ۱۶، بخش ۲) و بنابراین، اگر بدن و نتیجهٔ نفس (تعریف ۳، همین بخش)، در آن واحد تحت تأثیر دو عاطفه قرار گیرند، الی آخر. مطلوب ثابت شد.

قضيبة ١٥. ممكن است چيزى بالعرض علت لذت، الم يا خواهش باشد.

برهان: فرض کنیم که نفس در آن واحد تحت تأثیر دو عاطفه قرار گرفته باشد که قدرت فعالیتش بهوسیلهٔ یکی نه افزایش پذیرفته و نه کاهش، در صورتی که، بهوسیلهٔ دیگری افزایش یا کاهش یافته است (اصل موضوع ۱، همین بخش). از قضیهٔ پیشین واضح است که وقتی که نفس بعدها بهوسیلهٔ عاطفهٔ نخستین تحت تأثیر قرار گرفت که بنا به فرض، به عنوان علت حقیقی، نه بر قدرت تفکر نفس می افزاید و نه از آن می کاهد، بلافاصله تحت تأثیر عاطفهٔ دیگر، که بر قدرت آن می افزاید یا از آن می کاهد قرار می گیرد، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) تحت تأثیر لذت یا آلم قرار می گیرد و به این ترتیب عاطفهٔ نخستین علت لذت یا آلم خواهد بود، اما نه بالذات، بلکه بالعرض، امکان دارد که به همین ترتیب به آسانی نشان داده شود که ممکن است همان شیء علت بالعرض خواهش باشد. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: این واقعیّت که ما شیئی را با عاطفهٔ لذت یا اَلمی ملاحظه کرده باشیم که این شیء علت فاعلی آن لذت و اَلم نبوده است، دلیل کافی خواهد بود برای اینکه بتوانیم شیء مذکور را دوست بداریم، یا از آن متنفر باشیم ۸۲.

برهان: زیرا این به تنهایی دلیل کافی خواهد بود (قضیهٔ ۱۴، همین بخش) که نفس بعدها، در حالی که شیء مذکور را تخیل میکند، دستخوش عاطفهٔ لذت یا اَلم شود، یعنی

همین بحش) از اصل مجاورت زمانی سخن میگوید و در فضیهٔ ۱۶ این بخش از اصل مشابهت.

۸۲. مثلا به هنگام لذت یا الم «پل» را دیدهایم و فرض بر ابن است که «پل» علت این لذت و آلم ما نبوده است، اما با وجود این به اقتضای اصل مجاورت بعدها او را دوست خواهیم داشت و یا از او متنفر خواهیم بود. به عبارت دیگر او بالعرض علت لذت یا الم ما خواهد بود.

دربارة منشأ و طبيعت عواطف ١٥١

مدكور به موضوع مشابهت دارد علت فاعلى اين عواطف نيست، با وجود اين به آن شيء عشق خواهيم ورزيد، يا از آن نفرت خواهيم داشت. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۷. هرگاه تخیل کنیم که شیئی که معمولاً ما را متألم میسازد شباهت به موضوعی دارد که معمولاً ما را به همان درجه ملتذ میکند، در آن واحد نسبت به آن شیء هم نفرت خواهیم داشت و هم عشق ۸۶.

برهان: این شیء، بنا بر فرض، به نفس خود، علت اَلم است و (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) از این حیث که ما آن را با چنین عاطفهای تخیل میکنیم از آن نفرت داریم، اما علاوه بر آن، از این حیث که تخیل میکنیم که آن مشابهت به موضوعی دارد که معمولاً در ما به همان درجه عاطفهٔ لذت به وجود می آورد، به همان اندازه به آن عشق می ورزیم ۸۰ (قضیهٔ ۱۶، همین بخش)، بنابراین، در آن واحد، نسبت به آن، هم نفرت خواهیم داشت و هم عشق.

تبصره: این حالت نفس، که از دو عاطفهٔ متناد سرچشمه میگیرد « تزلزل نفس ۸۸ نامیده شده؛ و ارتباطش با عاطفه مانند ارتباط شک است با تخیل (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۴، بخش ۲) و فرق میان تزلزل و شک مانند فرق میان بزرگتر و کوچکتر است. اما باید توجه داشت که اگر در قضیهٔ قبل من این تزلزلات نفس را از عللی استنتاج کردم که نسبت به عاطفهای علت بالذاتند و نسبت به دیگری علت بالعرض، بدان سبب بود که قضایای قبلی این استنتاج را آسانتر میکردند، نه بدان سبب که منکر آنم که این تزلزلات نفس غالباً از موضوعی که علت فاعلی هر دو عاطفه است سرچشمه میگیرند، زیرا بدن انسان (اصل موضوع ۱، بخش ۲) از اجزاء مختلف الطبایع کثیری ترکیب یافته است و بنابراین (اصل متعارف ۱، بعد از حکم ۳ که از پی قضیهٔ ۱۳، بخش ۲ آمده است)، ممکن است به وسیلهٔ متعارف ۱، بعد از حکم ۳ که از پی قضیهٔ ۱۳، بخش ۲ آمده است)، ممکن است به وسیلهٔ

(قضیهٔ ۱۱، همین بخش) قدرت نفس و بدن افزایش یا کاهش یابد، و غیر آن و نتیجة (قضیهٔ ۱۲، همین بخش)، نفس خواهان تخیل آن باشد یا (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) از آن مشمئز گردد، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) به آن عشق ورزد، یا از آن متنفر باشد.

تبصره: از اینجا می فهمیم که چرا، بدون آنکه علت آن بر ما معلوم باشد، و صرفاً (به قول معروف) به حسب «عشق طبیعی<sup>۸۲</sup>» یا «نفرت طبیعی<sup>۸۲</sup>» به بعضی از اشیاء عشق می ورزیم یا از آنها نفرت داریم. چنانکه در قضیهٔ بعد نشان خواهم داد، باید آن اموری را از این مقوله دانست که به صرف شباهتشان به اموری که معمولا ما را ملتذ یا متآلم می سازند، موجب لذت یا آلم ما می شوند. من می دانم که نویسندگانی که برای اولین بار این واژه های خوشایندی یا ناخوشایندی را به کار برده اند، مرادشان از آنها پاره ای کیفیات مکتوم اشیاء بوده است. اما با وجود این، من فکر می کنم که می توانیم این واژه ها را به معنی کیفیات معلوم یا آشکار اشیاء به کار بریم.

قضیهٔ ۱۶. اگر شیئی را تخیل کنیم که با موضوعی که معمولاً در نفس ما باعث لذت یا اَلم می شود در کیفیتی مشابهت دارد، هر چند این کیفیت علت فاعلی پیدایش این عواطف نباشد، با وجود این، ما صرفاً به واسطهٔ این مشابهت به شیء مذکور عشق می ورزیم یا از آن نفرت داریم ۸۵

برهان: ما بنا بر فرض، شیئی را که در کیفیتی مشابه با موضوع است، با عاطفة لذت یا اَلم ملحوظ داشته ایم، بنابراین (قضیهٔ ۱۴، همین بخش) هر وقت نفس به واسطهٔ صورت خیالی این کیفیت متأثر شد، به واسطهٔ عاطفهٔ اولی یا دومی نیز متأثر خواهد بود و نتیجهٔ شیئی را که دارای این کیفیت دریافته ایم بالعرض علت لذت یا اَلم خواهد بود (قضیهٔ مین بخش) و به این ترتیب ما به موجب نتیجهٔ قبل، ولو کیفیتی که در آن شیء

<sup>.</sup> ۸۶. در این قضیه و قضیهٔ ۱۸ و تبصرهٔ آنها دربارهٔ تزلزلات نفس سخن میگوید و آنها را سه نوع میداند. نوع اول از برخورد عواطف پدیدار میشود، نوع دوم از چیزی پدیدار میشود که علت فاعلی دو عاطفهٔ متضاد است. در خصوص آنها در همین قضیه و تبصرهٔ آن سخن میراند. نوع سوم از صورت خیالی بک چیز گذشته یا آبنده ناشی میشود که راجع به آن در قضیهٔ ۱۸ بحث میکند.

۸۷. مقصود اینکه درجه الم و لذت و نفرت و عشق ما به شیء اصلی و شیء مشابه برابر است.

۸۸. لائین: A)animi fluctuatio و A)animi fluctuatio و wavering of the mind: B. vacilliation of the mind: C).

۸۳ لاتين: sympathy) sympathia.

۸۴. لاتين: antipathy) antipathia). مقصود اينكه نه علت عشق معلوم است و نه علت نفرت.

Δ۵. فرض این است که چیزی به نام «الف» معمولاً در ما باعث لذت یا الم می شود. شیتی به نام «ب» در کیفیتی مثلاً «ج» با آن مشابهت دارد، اما علت لذت و الم کیفیت «ج» نیست. با وجود این فقط به صرف مشابهت «ب» با «الف» ما به «ب» عشق می ورزیم یا از آن نفرت می داریم. به طوری که قبلا اشاره کردیم او در این قضیه از اصول تداعی اصل مجاورت را بیان می کند و این بحث او را به بحث دربارهٔ نزلزل نفس می کشاند.

یک جسم به طرق بسیار متعدد و مختلف تحت تأثیر قرار گیرد، و از طرف دیگر، از آنجا که ممکن است یک شیء <sup>۸۹</sup> به طرق مختلف متأثر شود، لذا ممکن است آن یک جزء و همان جزء بدن را به طرق مختلف تحت تأثیر قرار دهد. از اینجاست که به آسانی می توانیم دریابیم که چگونه موضوع واحد می تواند علت عواطف متعدد متضادی باشد.

قضیهٔ ۱۸. انسان از صورت خیالی یک شیء گذشته یا آینده دستخوش همان عاطفهٔ لذت یا اَلم می شود که از صورت خیالی شیء حاضر.

برهان: انسان، تا وقتی که تحت تأثیر صورت خیالی شیخی قرار دارد، آن را حاضر به نظر می آورد، اگر چه آن شیء موجود نباشد (قضیة ۱۷، بخش ۲ با نتیجهٔ آن) و آن را همچون شیء گذشته یا آینده تخیل نمی کند، مگر از این حیث که صورت خیالی آن با صورت خیالی زمان گذشته یا آینده مرتبط باشد (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۴، بخش ۲) و لذا، صورت خیالی شیء، اگر فقط به ذات خود در نظر گرفته شود، یکسان است، چه با زمان آینده ارتباط داده شود چه با زمان گذشته و چه با زمان حال، یعنی (نتیجهٔ ۲، قضیهٔ ۱۶، بخش ۲) مزاج بدن یا عاطفه یکسان است، اعم از اینکه صورت خیالی یک شیء گذشته باشد یا یک شیء آینده یا یک شیء حاضر. بنابراین عاطفهٔ لذت و آلم یکسان است، اعم از اینکه صورت خیالی یک شیء حاضر... باشد یا آینده و یا از یک شیء حاضر...

تبصرهٔ ۱: ما در اینجا شیئی را از این حیث گذشته یا آینده مینامیم، که تحت تأثیر آن واقع شده باشیم، یا خواهیم شد، مثلاً از این حیث که آن را دیده باشیم یا خواهیم دید، ما را تقویت کرده باشد یا تقویت خواهد کرد، به ما آزار رسانده باشد یا آزار خواهد رسانید و جز اینها. زیرا از این حیث که آن را چنین تخیل میکنیم وجودش را تصدیق میکنیم، یعنی بدن دستخوش هیچ عاطفهای که وجود آن شیء را نفی کند نمیباشد و بنابراین (قضیه بدن دستخوش هیچ عاطفهای که وجود آن شیء را نفی کند نمیباشد و بنابراین (قضیه ۱۷، بخش ۲)، بدن چنان تحت تأثیر صورت خیالی این شیء قرار میگیرد، که گویی این شیء خود حاضر است. با وجود این، از آنجا که غالباً اتفاق میافتد که کسانی که تجارب فراوان دارند، وقتی که شیئی را همچون گذشته یا آینده به نظر میآورند مردَّد میشوند و

معمولا در وقوع آن به شک می افتند (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۴، بخش ۲)، و لذا عواطفی که از این چنین صور خیالی بدیدار می آیند پایدار نیستند، بلکه معمولاً با صور خیالی اشیاء دیگر آشفته می شوند، مگر اینکه به وقوع آن شیء اطمینان حاصل شود. ۱۰

تبصرهٔ ۲: از آنچه گفته شد درمی یابیم که امید ۱۱ چیست، ترس ۱۲ چیست، اطمینان ۱۳ چیست، یاس ۱۲ چیست، خوشحالی ۱۵ چیست و افسوس ۱۶ چیست. امید چیزی نیست مگر لذت ناپایداری که از صورت خیالی شیء آینده یا گذشتهای که وقوعش مشکوک می نماید به وجود می آید. و برعکس ترس اَلم ناپایداری است که از صورت خیالی یک شیء مشکوک حاصل می شود، حال اگر شک از این عواطف برطرف شود، امید به صورت اطمینان نمایان می شود و ترس به صورت یاس، یعنی لذت و اَلم از صورت خیالی شیئی ناشی می شوند که ما به آن امید، یا از آن ترس داشته ایم. خوشحالی هم لذتی است که از صورت خیالی یک شیء گذشته که وقوعش برای ما مشکوک بود، ناشی می شود و افسوس اندوهی است، متضاد با خوشحالی. ۱۹

قضیهٔ ۱۹. کسی که تخیل میکند که معشوتش ۱۰ از بین رفته است، متألم میشود، اما اگر تخیل کند که معشوتش پایدار است شاد میشود.

A. A. یک موضوع،

۹۰. مفصود شیء، یا اشیائی است که گفته شد در وفوع آنها شک پیدا شده است، که اگر وفوع آنها مورد ایقان و الحبان باشد، عواطف ناشی از آنها دیگر با صور خیالی سام اشباه آنسفته نمیشوند.

۹۱. لاتين. hope)spes).

۹۲. لاتين: fear)metus).

٩٣. لاتين: confidence)securitas).

۹۴. لاتين: despair)desperatio).

٩٥. لاتين: B. gladness: A) gaudium و (joy: C)

disappointment: C , B. remorse: A) conscientiae morsus الآين: ٩٤.

۹۷. یعنی اندوهی است که از صورت خیالی شیء گذشته، که وقوعش مشکوک بوده، ناشی میشود.

۹۸. آسینورا در قضابای ۱۹ تا ۳۲ قانون محاکات و تقلید عواطف (affectuum imitatio) را مورد بحث قرار داده است، اگر چه عبارت محاکات و تقلید عواطف را فقط در قضیة ۲۷ بهکار برده است. طبق این قانون چیزی که به علت بالذات لذّت، الم و خواهش است و نه علت بالعرض آنها، ممکن است علت این عواطف باشد. او موضوع بحث را به دو صورت مطرح می سازد: نخست محاکات و تقلید از عواطف کسانی که آنها را دوست می داریم یا از آنها متفریم (قضایای ۱۹ تا ۲۶)، ثانیا محاکات و نقلید از عواطف کسانی که نسبت به آنها نه عشق داریم و نه نفرت (قضایای ۲۷ تا ۲۶).

برهان: نفس حتى الامكان مىكوشد تا اشيانى را تخيل كند كه به قدرت فعاليت بدن مى افزايند، يا تقويتش مىكنند (قضية ١٢، همين بخش)، يعنى (تبصرة قضية ١٣، همين بخش)، اشيائى را تخيل كند كه دوستشان مىدارد. اما تخيل به واسطة اشيائى كه وجود شىء شىء را وضع مىكنند تقويت مىشود و برعكس، به واسطة اشيائى كه وجود را از شىء نفى مىكنند، از آن جلوگيرى مىشود (قضية ١٧، بخش ٢). بنابراين، صور خيالى اشيائى كه وجود معشوق را وضع مىكنند كوشش نفس را براى تخيل آن تقويت مىكنند، يعنى (تبصرة قضية ١١، همين بخش)، باعث شادى نفس مىشوند، برعكس آن صور خيالى كه وجود معشوق را نفى مىكنند از اين كوشش نفس جلوگيرى مىكنند، يعنى (تبصرة قضية ١١، همين بخش) موجب اندوه نفس مىشوند، بنابراين كسى كه تخيل مىكند كه معشوقش از بين رفته است، الى آخر... مطلوب ثابت شد.

قضییه ، ۲۰. کسی که تخیل کند که شیء مورد نفرت او از بین رفته است ملتذ می شود.

برهان: نفس میکوشد تا شینی را تخیل کند که نافی وجود اشیانی باشد که از قدرت فعالیت بدن میکاهند یا از آن جلوگیری میکنند (قضیهٔ ۱۳، همین بخش)، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) میکوشد تا شینی را تخیل کند که نافی وجود اشیائی است که مورد نفرت او هستند. و بنابراین، صورت خیالی شینی که نافی وجود شیء مورد نفرت نفس است این کوشش نفس را تقویت میکند، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) موجب لذت نفس میشود. بنابراین کسی که تخیل کند که شیء مورد نفرت او از بین رفته است شاد می شود. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۱. کسی که تخیل کند که معشوقش ملتذ یا متألم است، او نیز ملتذ یا متألم می شود و این عواطف، متناسب با شدت و ضعفشان در معشوق، در عاشق نیز شدت و ضعف خواهند یافت.

برهان: صور خیالی اشیائی (قضیهٔ ۱۹، همین بخش) که وجود معشوق را تأیید میکنند کوشش نفس را برای تخیل آن تقویت میبخشند. اما لذت وجود ملتذ را تأیید میکند و هر اندازه که لذت شدیدتر باشد، تأیید وجود ملتذ شدیدتر خواهد بود، زیرا (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱،

همین بخش) لذت تحوّلی است به کمال بیشتر، بنابراین، صورت خیالی لذت معشوق در عاشق کوشش نفس او را تقویت میکند، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) عاشق را متناسب با لذت معشوق ملتذ میسازد، این نکتهٔ نخستین بود که میبایست به اثبات برسد. از طرف دیگر، یک شیء وقتی که تحت تأثیر الم قرار گیرد تا حدی ناتوان میشود و هر اندازه که بیشتر تحت تأثیر الم قرار گیرد به همان اندازه میزان ناتوانیش بیشتر خواهد بود (همان تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) و بنابراین (قضیهٔ ۱۹، همین بخش) کسی که تخیل میکند که معشوقش متآلم شده او نیز متآلم خواهد شد و هر اندازه که الم در معشوق شدیدتر باشد، الم او هم شدیدتر خواهد بود.

قضیهٔ ۲۲. اگر تخیل کنیم که کسی موجب لذت معشوق ما می شود، ما تحت تأثیر عشق به او قرار خواهیم گرفت. برعکس اگر تخیل کنیم که او موجب اَلم معشوق ما می شود، ما تحت تأثیر نفرت از او قرار خواهیم گرفت.

برهان: کسی که معشوق ما را ملتذ یا متألم میکند، در صورتی که تخیل کنیم که معشوق ما به این طریق ملتذ یا متألم شده است، ما را هم ملتذ یا متألم خواهد ساخت (قضیهٔ ۲۱، همین بخش). اما فرض بر این است که این لذت یا الم در ما با تصور یک علت خارجی همراه است، بنابراین (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) اگر تخیل کنیم که کسی موجب لذت یا الم معشوق ما میشود، ما تحت تأثیر عشق به او یا نفرت از او قرار خواهیم گرفت. مطلوب ثابت شد.

تبصره: قضیهٔ ۲۱ برای ما شرح می دهد که دلسوزی ۹۹ چیست. ممکن است آن را المی تعریف کنیم که از زیان دیگری حاصل می شود، اما نمی دانم لذت حاصل از سود دیگری را چه باید نامید. عشق به کسی را که نسبت به دیگری عمل خیر انجام داده است لطف ۳۰ می نامیم و برعکس، نفرت به کسی را که نسبت به دیگری عمل شر انجام داده است قهر ۱۳۰ نام می دهیم. همچنین باید خاطرنشان شود که (چنانکه در قضیهٔ ۲۱ نشان دادیم) ما فقط نسبت به چیزی که به آن عشق می ورزیم احساس دلسوزی نمی کنیم، بلکه،

pity: B. commiseration:A) commiseratio. ٩٩. شفقت و رحم هم مناسب است.

<sup>.(</sup>approval; C. favour;B  $_{\bullet}$  A) favor  $\Delta^{\bullet,\bullet}$ 

<sup>(</sup>indignation) indignatio . Va V

ئابت مىشود

تبصره: اینها و عواطف همانند آنها که ناشی از نفرتند مربوط به حسدند ۱٬۲۰، که بنابراین چیزی نیست، مگر نفرت، از این حیث که انسان را بر آن وا می دارد که از شر دیگری ملتذ و از خیر دیگری متالم شود.

قضیهٔ ۲۵. ما میکوشیم تا هر شیئی را که تخیل میکنیم موجِب لذت ما و معشوق ما می شود هم برای خود و هم برای آن معشوق تصدیق کنیم و برعکس آنچه را موجب آلم می شود نفی کنیم.

برهان: هر شینی که تخیل میکنیم معشوق ما را ملتذ یا متآلم میکند ما را هم ملتذ یا متآلم میکند (قضیهٔ ۲۱، همین بخش)، اما نفس (قضیهٔ ۲۱، همین بخش) حتیالامکان میکوشد تا اشیانی را تخیل کند که موجب لذت ما میشوند، یعنی (قضیهٔ ۱۷، بخش ۲ و نتیجهٔ آن) میکوشد تا آنها را همچون حاضر به نظر آورد. برعکس (قضیهٔ ۱۳، همین بخش) میکوشد تا آنچه را موجب اُلم ما میشود نفی کند. بنابراین، ما میکوشیم تا هر شینی را که تخیل میکنیم موجب لذت ما و معشوق ما میشود، هم برای خود و هم برای آن شیء تصدیق کنیم و بالعکس. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۶. ما می کوشیم تا هر شیتی را که تخیل می کنیم موجب اَلم شیء مورد نفرت ما می شود تصدیق کنیم و برعکس هر شیئی را که موجب لذت آن می شود نفی کنیم.

برهان: این قصیه از قضیهٔ ۲۳ بیرون میآید، همان طور که قضیهٔ قبلی از قضیهٔ ۲۱. تبصره: و لذا مشاهده میشود که چه بسا اتفاق میافتد که شخص خود را و معشوق خود را برتر از آنچه هستند میپندارد و برعکس شیء منفور را پایینتر از آنچه هست قرار میدهد. هرگاه کسی خود را برتر ۱۰۵ از آنچه هست پنداشت، این پندار استکبار ۱۰۵ نامیده

نسبت به چیزی هم که دربارهٔ آن هیچ احساسی ۱°۲ نداشتهایم اظهار دلسوزی میکنیم، اما فقط به این شرط که آن را همانند خودمان بدانیم (چنانکه بعداً نشان خواهیم داد) و بنابراین کسی را که به همانند ما خیری میرساند لطف و برعکس او را که شری میرساند قهر میکنیم.

قضیهٔ ۲۳. کسی که تخیل میکند که شیء مورد نفرتش متألّم شده است ملتذ می شود. و برعکس اگر تخیل کند که او ملتذ شده است متألّم می شود و هر یک از این دو عاطفه، به تناسب شدت و ضعف اضداد آنها در شیء مورد نفرت، شدیدتر یا ضعیف تر خواهد بود.

برهان: شیء مورد نفرت، از این حیث که متألّم گشته، ناتوان شده است، و شدت این ناتوانی متناسب است با شدت اَلم (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش). بنابراین اگر (قضیهٔ ۲۰، همین بخش) کسی تخیل کند که شیء مورد نفرتش متألّم شده است، او برعکس ملتذّ خواهد شد و شدت این لذت متناسب است با شدت اَلمی که بنا بر تخیل او شیء مورد نفرتش دچار آن شده است. این نخستین نکتهای است که لازم بود به ثبوت برسد. و به علاوه لذت وجود ملتذّ را تأیید میکند (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) و این تأیید متناسب است، با شدت لذت متصوّر. بنابراین اگر کسی تخیل کند که شیء مورد نفرتش ملتذّ شده است، این تخیل (قضیهٔ ۱۳، همین بخش) از کوشش نفس او جلوگیری خواهد کرد، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) او متألّم خواهد شد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: این لذت به ندرت ممکن است ثابت و بدون کشمکش درونی به وجود آید، زیرا، چنانکه در قضیه ۲۷ نشان خواهم داد، تا وقتی که تخیل میکنیم که شیء همانند ما متألم شده است، ما هم لزوماً متآلم خواهیم شد، و برعکس، اگر تخیل کنیم که او ملتذ گشته است، ملتذ خواهیم شد. اما ما در اینجا فقط نفرت را مورد توجه قرار می دهیم.

قضیهٔ ۲۴. اگر تخیل کنیم که کسی موجب لذت شیء مورد نفرت ما شده است، از وی تنفر خواهیم داشت و برعکس، اگر تخیل کنیم که موجِب اَلم او شده است، به وی عشق خواهیم ورزید.

برهان: این قضیه، بههمان صورت قضیه ۲۲ همین بخش که در بالا آمده است

۱۰۳ لاين. envy) invidia)

۱۰۱ . با «نستان باتر».

۱۰۵ لاتین pride) superbia) مجای آن تکیر، کیر، حودخواهی، غرور، به ویژه عجب هم مناسب است. که در اخلاق ناصری آمده است: «اما عجب و آن ظنی کاذب بود در نفس، چون خوبشش را استحقاق منزلتی شمرد که مستحق آن سود.» ما با توجه به آنچه در آینده (تعریف ۲۸ عواطف، خواهد آمد استکبار را مرجع دانستیم).

H . ۱۰۲ هیچ عاطفهای.

می شود، که نوعی هذیان است، زیرا او با چشمان باز خواب می بیند که می تواند به تمام متخیلاتش جامة عمل بپوشاند، و لذا به آنها همچون واقعیات می نگرد و مفتونشان می شود و تا وقتی که نمی تواند شیئی تخیل کند که وجود آنها را نفی کند و قدرت فعالیت او را محدود سازد، این حالت ادامه می یابد. بنابراین استکبار لذتی است حاصل از اینکه انسان خود را برتر از آنچه هست می پندارد و لذت حاصل از اینکه انسان دیگری را برتر از آنچه

قضیهٔ ۲۷. با اینکه ممکن است نسبت به شیئی که همانند ماست هیچ گونه عاطفهای نداشته باشیم، اما، با وجود این هرگاه تخیل کنیم که شیء مذکور تحت تأثیر عاطفهای قرار گرفته است، ما هم تحت تأثیر همان عاطفه قرار خواهیم گرفت.

هست مى پندارد استعظام ۱۰۶ نامیده مىشود و بالاخره استحقار ۱۰۷ لذت است حاصل از

اینکه انسان دیگری را در جایی پایین تر از آنچه هست بگذارد.

برهان: صور خیالی اشیاء احوال بدن انسان هستند، و تصورات این احوال اشیاء خارجی را در نظر ما همچون حاضر مینمایانند (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷، بخش ۲)، یعنی که (قضیهٔ ۱۶، بخش ۲) تصورات آنها مستلزم طبیعت بدن ما و در عین حال مستلزم حضور طبیعت جسم خارجی همانند طبیعت بدن ما باشد، طبیعت جسم خارجی همانند طبیعت بدن ما باشد، در این صورت، تصور آن جسم خارجی که تخیلش میکنیم مستلزم حالی از بدن ما خواهد بود که مانند حال آن جسم خارجی است. و لذا، اگر تخیل کنیم که کسی که همانند آن ماست تحت تأثیر عاطفهای قرار گرفته است، این تخیل بر حالی از بدن ما که همانند آن عاطفه است، دلالت خواهد کرد، بنابراین، به سبب همین امر که ما تخیل میکنیم که شیء عاطفه است تأثیر عاطفهای قرار گرفته است، ما نیز تحت تأثیر همان عاطفه قرار خواهیم خود (قضیهٔ ۱۳۳، همین بخش) عاطفهای مخالف عاطفهٔ آن خواهیم داشت، نه مشابه آن. خود (قضیهٔ ۲۳، همین بخش) عاطفهای مخالف عاطفهٔ آن خواهیم داشت، نه مشابه آن.

تبصره: این محاکات عواطف را، وقتی که به اُلم مربوط باشد دلسوزی مینامیم

نبصرهٔ قضیهٔ ۲۲، همین بخش)، و اگر با خواهش مرتبط باشد، رقابت ۱۰۸ که چیزی سست مگر خواهش رسیدن به چیزی که بدان سبب در ما به وجود آمده است که تخیّل میکنیم که امثال ما هم خواهش رسیدن به همان چیز را دارند.

نتیجهٔ ۱: اگر تخیل کنیم که کسی که نسبت به ار هیچ گونه عاطفهای نداریم همانند ما را ملتذ کرده است، در این صورت، وی را دوست خواهیم داشت و برعکس، اگر تخیل کنیم که او را متآلم ساخته است، از وی متنفر خواهیم بود.

برهان: این نتیجه از قضیهٔ قبلی بر می آید، همان طور که قضیهٔ ۲۲ این بخش از قضیهٔ ۲۱ این بخش برون آمد.

نتیجهٔ ۲: اگر دلسوز شیئی باشیم، از آن نفرت نخواهیم داشت ۱۰۹، زیرا تیره بختی آن ما را متألم خواهد ساخت.

برهان: اگر ممکن می بود که از این چنین چیزی متنفر باشیم، لازم می آمد (قضیهٔ ۲۳، همین بخش) که از اَلم آن لذت ببریم، و این خلاف فرض است.

نتيجهٔ ٣: اگر دلسوز چيزي باشيم، حتى الامكان ميكوشيم تا آن را از تيره روزي برهانيم.

برهان: چیزی که در مورد دلسوزی ما ایجاد اُلم میکند ما را هم به اَلمی مشابه آن مبتلا میسازد (قضیهٔ ۲۷، همین بخش). بنابراین، ما کوشش میکنیم چیزی را به خاطر آوریم که وجود آن چیز را نفی کند یا تباهش سازد (قضیهٔ ۱۳، همین بخش). بهعبارت دیگر (تبصرهٔ قضیهٔ ۹، همین بخش)، خواهان نابودی آن خواهیم بود یا موجب به نابودی آن، و نتیجهٔ سعی ما متوجه این خواهد بود که مورد دلسوزی خود را از تیرهروزی برهانیم. تبصره: این اراده یا خواهش نیکی کردن، که زادهٔ دلسوزی ما نسبت به شیئی است که می خواهیم دربارهاش نیکی کنیم، خیرخواهی ۱۱۰ نامیده می شود، و بنابراین، صرفاً خواهشی است که از دلسوزی نشأت می گیرد. دربارهٔ عشق و نفرت به کسی که درخصوص شیئی است که از دلسوزی نشأت می گیرد. دربارهٔ عشق و نفرت به کسی که درخصوص شیئی که تخیل می کنیم همانند ماست خوبی یا بدی کرده است، به تبصرهٔ قضیهٔ ۲۲ همین

۱۰۶ لاتين over-estimation) existimatio) بهجاي أن مبالغه و غلو هم بي ناسب نيست.

A • V لاتين: B. contempt: A) despectus و disdain: C و المانت هم مناسب است.

۱۰۸. لاتين: emulation) aemulatio).

۱۰۹. B: ما نمى توانيم از شيني كه دلسور أن هـــتيم نغرت داشته باشيم.

۱۱۰. لانين: benevolence) benevolentia).

بخش نگاه کنید.

قضیهٔ ۲۸. ما میکوشیم تا هر چه را تخیّل میکنیم که موجب لذت ما میشود، بهوجود آوریم و هر چه را ضد آن است و موجب اَلم ما میشود از خود دور کنیم یا نابودش سازیم.

برهان: ما حتی الامکان می کوشیم تا آنچه را خیال می کنیم که موجب لذت ما می شود تخیل کنیم (قضیة ۱۲، همین بخش)، یعنی (قضیة ۱۷، بخش ۲) حتی الامکان سعی می کنیم که آن را همچون شیئی حاضر یا موجود بالفعل به نظر آوریم. اما کوشش نفس یا قدرت تفکر آن طبیعة همزمان و برابر با کوشش بدن یا قدرت فعالیت آن است (چنانکه از نتیجة قضیة ۱۷، بخش ۲ به وضوح برمی آید)، و لذا ما مطلقاً می کوشیم تا هر شیئی که موجب لذت ما می شود به وجود آید، یعنی (تبصرة قضیة ۱۹، همین بخش) خواهان آن و در طلب آنیم. این نخستین نکته ای است که می بایست به ثبوت برسد. به علاوه اگر تخیل کنیم که چیزی که به عقیدة ما موجب آلم است، یعنی (تبصرة قضیة ۱۳، همین بخش) چیزی که ما از آن نفرت می داریم نابود شده است، خرشحال خواهیم شد (قضیة ۱۳، همین بخش) و به این ترتیب، ( به موجب قسمت اول این برهان) کوشش خواهیم کرد که آن را نابود کنیم، یا (قضیة ۱۳، همین بخش) از خود دور سازیم، به طوری که ممکن نباشد آن را همچون شیء حاضر به نظر آوریم. این دومین نکته است که می بایست به ثبوت برسد. بنابراین، می کوشیم تا هر چه را تخیل می کنیم که موجب لذت ما می شود به وجود آوریم، الی آخر. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۹. ما همچنین کوشش خواهیم کرد که هر عملی را که تخیل میکنیم مورد پسند مردم است<sup>۱۱۱</sup> انجام دهیم، و برعکس، از انجام دادن هر عملی که تخیل میکنیم مردم از آن بیزارند بیزاری بجوییم.

برهان: اگر تخیل کنیم که مردم چیزی را دوست میدارند یا از آن متنفرند، ما، به همین دلیل، آن را دوست خواهیم داشت یا از آن متنفر خواهیم بود (قضیهٔ ۲۷، همین ۱۱۱. باید توجه داشت که در این نضیه و قضابای معدی، مقصود مردمی است که ما نسبت به آنها هیچ گونه عاطفهای نداریم (یادداشت مؤلف).

بخش)، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) از حضور آن ملتذ یا متألم خواهیم شد و لذا (قضیهٔ ۲۸، همین بخش) میکوشیم تا هر عملی را که تخیل میکنیم مردم آن را دوست میدارند یا مورد پسند آنهاست انجام دهیم، الی آخر. مطلوب ثابت شد.

تبصره: این نوع کوشش که برای انجام دادن اعمالی و ترک اعمالی دیگر مبذول می شود در صورتی که صرفاً برای خشنود ساختن دیگران باشد «شهرت طلبی» ۱۱۲ نامیده می شود، به ویژه در صورتی که خواهش ما برای خشنود ساختن توده آن چنان شدید باشد که انجام دادن اعمال یا ترک آنها همراه با زیان ما با با زیان دیگران باشد، در غیر این صورت این کوشش معمولاً انسانیت ۱۱۳ نام می گیرد. به علاوه من به لذتی که از تخیل عملی به ما دست می دهد که دیگری با آن می کوشد تا ما را خشنود کند ستایش نام می دهم و آلمی را که به وسیلهٔ آن از فعل دیگری اظهار انزجار می کنیم نکوهش می خوانم.

قضیهٔ ۳۰. اگرکسی کاری انجام داده است که تخیل میکند که موجب لذت دیگران می شود و خود نیز ملتذ خواهد شد و همراه با آن خود را علت آن لذت تصور خواهد کرد، به عبارت دیگر، از عمل خود خرسند خواهد شد. اگر برعکس کاری انجام داده باشد که تخیل میکند دیگران را متآلم می سازد، او خود نیز متألم خواهد بود.

برهان: کسی که تخیل میکند که دیگران را ملتذ یا متألم ساخته است به همین دلیل خود نیز مئتذ یا متألم خواهد بود (قضیهٔ ۲۷، همین بخش)، اما از آنجا که انسان به موجب احوالی که وی را به عمل واداشته اند، از خود آگاه است (قضیهٔ ۱۹، و ۲۳، بخش ۲). لذا، اگر کسی کاری انجام داده است که تخیل میکند دیگران را ملتذ میسازد او ملتذ خواهد بود، و خود را علت آن لذت تصور خواهد کرد، به عبارت دیگر از عمل خود خرسند خواهد شد و برعکس و غیر آن ... مطلوب ثابت شد.

تبصره: از آنجاکه عشق لذتی است همراه با تصور یک علت خارجی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) و نفرت المی است همراه با تصور یک علت خارجی، لذا این لذت و المی، که در این قضیه موضوع بحث قرار گرفته است، نوعی عشق و نفرت خواهد بود. اما

۱۱۱ لاتي: ambition) ambitio).

الانس: kindliness:C. philanthropy:B. humanity:A) humanitas. الاتس: ۱۸۳۸. لاتس:

خود با استواری بیشتری عشق خواهیم ورزید. باز اگر تخیل کنیم که شخصی از شیئی متنفر است، به این جهت، ما هم از آن متنفر خواهیم بود (قضیهٔ ۲۷، همین بخش). اما اگر فرض کنیم که در همین وقت ما به آن عشق می ورزیم، در این صورت در عین حال به آن شیء هم عشق خواهیم ورزید و هم از آن متنفر خواهیم بود، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ به آن شیء هم عشق خواهیم خواهیم شد. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از این قضیه و از قضیهٔ ۲۸ همین بخش برمی آید که هر کسی حتی الامکان می کوشد تا همه را بر آن دارد که به آنچه او عشق می ورزد عشق ورزند. و از آنچه او تنفر دارد تنفر جویند، از اینجاست که شاعر می گوید:

بیایید به رسم عاشقان در امید و بیم مانند هم باشیم، آنکه به رها کردهٔ دیگران عشق می ورزد از آهن است.۱۱۹

تبصره: این نوع کوشش که همگان را وادار سازیم که مورد عشق و نفرت ما را مورد تصدیق قرار دهند، در حقیقت شهرتطلبی است (تبصرهٔ قضیهٔ ۲۹، همین بخش)، و از اینجاست که ما میبینیم هر کسی بالطبع میخواهد که دیگران مطابق با طریق تفکر او زندگی کنند. ۱۲۰ اما، اگر خواهش همه این باشد، ۱۲۱ همه ضد هم خواهند شد، و اگر همه بخواهند مورد ستایش یا عشق دیگران واقع شوند، همه از یکدیگر متنفر خواهند شد.

قضیهٔ ۳۲. اگر تخیل کنیم که کسی از شیئی لذت میبرد که فقط یک نفر می تواند دارای آن شیء باشد. آن باشد، در این صورت، همه کوشش خواهیم کرد تا نگذاریم که آن کس دارای آن شیء باشد.

از آنجا که عشق و نفرت به اشیاء خارجی مربوطند، بنابراین من به عواطفی که موضوع بحث این قضیه است نام دیگری خواهم داد، و این نوع لذت را که با تصور یک علت داخلی ۱۱۲ همراه است مباهات ۱۱۰ و اَلم متضاد با آن را شرمساری ۱۱۶ میخوانم. خواننده باید بفهمد که این در صورتی است که لذت و اَلم از اینجا ناشی میشوند که انسان خود را مورد ستایش یا سرزنش تصور میکند، در غیر این صورت لذت همراه با تصور علت داخلی را «از خود خرسندی» ۱۱۷ و اَلم متضاد با آن را پشیمانی ۱۱۸ خواهم نامید. به علاوه از آنجا که (نتیجهٔ قضیه ۱۷۸ بخش ۲) ممکن است چنین اتفاق افتد که لذتی که شخص تخیل میکند در دیگران به وجود می آورد صرفاً خیالی باشد و باز از آنجا که (قضیه ۲۵ همین بخش) هر کسی می کوشد تا چیزی را دربارهٔ خودش تخیل کند که تصور می کند او را ملتذ می کند، لذا ممکن است به آسانی چنین اتفاق افتد که انسان سرافراز مستکبر شود و خیال کند که همه را خوشحال می سازد، در صورتی که در واقع همه را آزار می دهد.

قضیهٔ ۳۱. اگر تخیل کنیم که شیئی را که دوست می داریم، خواهش می کنیم یا از آن متنفریم، شخص دیگری هم دوست می دارد یا خواهش می کند یا از آن متنفر است، به این جهت ما در دوستی و خواهش یا تنفر خود استوارتر خواهیم شد. اگر برعکس، تخیل کنیم که شخصی از شیئی که ما دوست داریم نفرت دارد، یا شیئی را که از آن نفرت داریم دوست می دارد، در این صورت ما دچار تزلزل نفس خواهیم شد.

برهان: اگر تخیل کنیم که شخص دیگری شینی را دوست می دارد، به همین جهت، ما هم آن را دوست خواهیم داشت (قضیهٔ ۲۷، همین بخش). اما فرض این است که ما بدون این جهت هم آن را دوست می داشتیم. بنابراین، برای دوست داشتن ما علت جدیدی پیدا شده است که به واسطهٔ آن عاطفهٔ ما قوت یافته است و در نتیجه، به معشوق

۱۱۹. شعر از Ovid) Ovidius) شاعر رومی است که در ۲۰ مارس سال ۴۳ پیش از میلاد متولد شده و تا سال ۱۸ میلادی زنده بوده است. آز آثار او کتاب Amores (عشقها) است که در پنج دفتر است. شعر مذکور از این کتاب او نقل شده است. اما در پاورقی ترجمهٔ A آمده است که اسپینوزا مصارع شعر را جابه جا کرده است. این شاعر علاوه بر این کتاب دو اثر مهم به نامهای Fasti (تقویم) و Metamorphoses (مسخها) داشته است که اثر اول مخزن موضوعات نقاشان دورهٔ رنسانس بوده و اثر دوم در ادبیات جدید انگلیسی به ویژه در اسپنسر و شکسپیر تأثیر قابل ملاحظه داشته است. مراجعه شود به:

Encyclopaedia American, vol. 21, p. 16, & Encyclopaedia Britannica, vol. 16, p. 1169. من شعر را از روی ترجمهٔ B ترجمه کردم که با متن لاتین سازگار است. ترجمهٔ C چنین است: بیایید به رسم عاشقان در هر امیدی و بیمی شریک باشیم، آنکه به رها کردهٔ دیگران عشق میورزد دلی از آهن دارد.

B .۱۲۰ قا: مطابق مشرب او زندگی کنند.

B . ۱۲۱ وقتی که این به یک اندازه مورد خواهش همه باشد.

۱۱۴. در متن لاتین و ترجمهٔ هلندی (پاورقی ترجمهٔ ۱) علت داخلی است (cansae internae) در ترجمههای انگلیسی علت خارجی است.

۱۱۸ لاتين: B.self-exaltation :A)gloria و honour :C).

۱۱۶. لاتين: shame) pudor) با «سرافكندگي».

contentment with one's-self (A) acquiescentia in seipso (۱۱۷ الآتين: ۱۱۷۸ الآتين)

<sup>.(</sup>self-complacency :B

۱۱۸. لاتين: repentance) pocuitentia).

كنيم كه او هم به ما عشق ورزد.

برهان: ما حتی الامکان می کوشیم تا بیش از همه شیئی را تخیل کنیم که به آن عشق می ورزیم (قضیهٔ ۱۲، همین بخش). بنابراین، اگر آن شیء، همانند ما باشد، کوشش خواهیم کرد که بیش از هر شیء دیگر آن را ملتذ کنیم (قضیهٔ ۲۹، همین بخش)، یعنی حتی الامکان می کوشیم تا کاری کنیم که معشوق تحت تأثیر لذتی همراه با تصور خود ما واقع شود و به عبارت دیگر (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) می کوشیم تا کاری کنیم که معشوق نیز به نوبهٔ خود به ما عشق ورزد. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۴. هر قدر عاطفه ای که تخیل میکنیم معشوق نسبت به ما دارد، بیشتر باشد به همان اندازه بیشتر به خود مباهات خواهیم کرد.

برهان: ما حتى الامكان مىكوشيم تا كارى كنيم كه معشوق ما به نوبهٔ خود به ما عشق ورزد (قضيهٔ ۳۳، همين بخش)، يعنى (تبصرهٔ قضيهٔ ۱۳، همين بحش) تحت تأثير لذتى واقع شود كه همراه با تصور خود ما باشد و بنابراين هر قدر لذتى كه تخيل مىكنيم معشوق به سبب ما از آن برخوردار شده است بيشتر باشد، اين كوشش نيز بيشتر تقويت خواهد يافت. يعنى (قضيهٔ ۱۱، همين بخش با تبصرهٔ آن) لذت ما بيشتر خواهد بود. اما از آنجا كه لذت ما ناشى از آن است كه يكى از همانندان خود را ملتذ كردهايم، لذا از عمل خود خرسند خواهيم شد (قضيهٔ ۳۰، همين بخش). بنابراين هر قدر عاطفهاى كه تخيل مىكنيم معشوق نسبت به ما دارد بيشتر باشد، به همان اندازه از عمل خود بيشتر لذت خواهيم برد، يعنى (تبصرهٔ قضيهٔ ۳۰، همين بخش) بيشتر به خود خواهيم باليد. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۵. اگر کسی خیال کند که معشوقش به شخص دیگری با عشقی برابر یا شدیدتر از عشقی که به وی دارد، عشق میورزد، در این صورت از معشوق متنفر خواهد شد و به آن شخص

برهان: این واقعیت که تخیل میکنیم که کسی از شیئی لذت میبرد خود دلیل کافی خواهد بود (قضیهٔ ۲۷، همین بخش، با نتیجهٔ ۱) که ما آن شیء را دوست بداریم و بخواهیم که از آن لذت ببریم، اما (بنا بر فرض) ما تخیل میکنیم که التذاذ او از شیء مذکور مانع التذاذ ما از آن است و لذا (قضیهٔ ۲۸، همین بخش) میکوشیم تا نگذاریم که او دارای آن شیء باشد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: بنابراین می بینیم که طبیعت انسان معمولاً طوری ساخته شده است که نسبت به آنهایی که در وضع بدی زندگی می کنند دلسوزی می کند و نسبت به آنها که در وضع خوبی زندگی می کنند حسد می ورزد و (قضیهٔ ۳۳، همین بخش) این حسد، همراه با نفرت است و این نفرت با عشق او به شیئی که خیال می کند در تصرف دیگران است متناسب. همچنین مشاهده می کنیم که همان طور که خصوصیت طبیعت انسانها اقتضا می کند که به یکدیگر دلسوزی کنند، همین طور اقتضا می کند که حسود و شهرت طلب باشند. ۱۲۲ و اگر به تجربه مراجعه کنیم، درخواهیم یافت که تجربه همین نظریه را به ما می آموزد، ۱۲۳ به به یویژه اگر سالهای اول عمر خود را به نظر آوریم. در حقیقت تجربه به ما نشان می دهد که کودکان که بدنشان پیوسته متعادل است، صرفاً به این دلیل که می بینند دیگران انجام می دهند، می گریند، آنها هم می خندند یا می گریند، و هر کاری را که می بینند دیگران انجام می دهند، بی درنگ می خواهند تقلید کنند و هر چیزی را که فکر می کنند باعث خوشحالی دیگران می شود آن را طلب می کنند و دلیل این، به طوری که گفته ایم، این است که صور خیالی می شود آن را طلب می کنند و دلیل این، به طوری که گفته ایم، این است که صور خیالی اشیاء همان احوال بدن انسان یا حالاتی است که بدن انسان، در آن حالات، تحت تأثیر علل خارجی قرار گرفته و به انجام دادن این یا آن عمل موجب شده است.

### قضيية ٣٣. ١٢٢ گر به شيئي كه همانند ماست عشق ورزيم، حتى الامكان ميكوشيم كارى

چهارم. شگفتی، که بر خلاف دکارت اسپینوزا آن را عاطفه نمی داند (همین بخش، تعریف عواطف، توضیح تعریف ۴) و متغرعات آن (قضیهٔ ۵۲)

پنجم. عواطفی که از توجه نفس به خودش ناشی می شوند (قضایای ۵۵-۵۳)

ششم. تعاریف تعدادی از عواطف فرعی (قضیهٔ ۵۶)

هفتم. اختلافات جنسي و فردي در داخل هر يک از عواطف خاص (قضية ۵۷ و تبصرهٔ أن).

۱۲۲. یعنی که دو انفعال متضاد منشأ واحد دارند و آن طبیعت انسان است و این جزئی از آن کل است که حکمای ما فرمودهاند که نفس مجمع کل صور موجودات و مزدحم متقابلات و مورد میول متضاد و اهواء متخالف است. غدالفائد، ص ۴ ۳۰.

۲۲. C: بالاخره اگر به تجربه پناه بریم، خواهیم یافت که آن کاملاً گفتهٔ ما را تأیید میکند. ۱۲۴. از این قضیه به بعد، دربارهٔ عواطف انفعالی فرعی سخن میگوید: به این ترتیب:

اول. عواطف عشق و نغرت (فضایای ۲۹-۳۳)

دوم. عواطف امید و ترس خیالی (قضیهٔ ۵۰)

سوم. نسبيت عواطف (قضيهٔ ۵۱)

#### حسد خواهد ورزيد.

برهان: هر چه عشقی که شخص تخیل میکند که معشوق نسبت به او دارد شدیدتر باشد، به همان اندازه بیشتر به خود خواهد بالید (قضیهٔ ۳۴، همین بخش) یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۳۰، همین بخش) از لذت بیشتری برخوردار خواهد شد. بنابراین (قضیهٔ ۲۸، همین بخش) حتیالامکان میکوشد تا تخیل کند که معشوق نزدیکترین پیوند ممکن را با او دارد و این کوشش یا خواهش، در صورتی که او تخیل کند که شخص دیگری هم خواهان همان شیء است که او میخواهد، تقویت میشود (قضیهٔ ۳۱، همین بخش) اما فرض بر این است که از این کوشش یا خواهش به وسیلهٔ صورت خیالی معشوق که همراه با صورت خیالی کسی است که معشوق خود را به آن پیوسته است جلوگیری شده است و غزان علت آن اَلم، و در عین حال با صورت خیالی آن کس همراه است، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) او هم از معشوقش و هم از آن شخص دیگر متنفر خواهد شد و نسبت به او به این جهت که از معشوق لذت می برد (قضیهٔ ۲۳، همین بخش) حسد خواهد ورزید (تبصرهٔ قضیهٔ کا، همین بخش).

تبصره: این نفرت از معشوق که با حسد توام است غیرت ۱۲۵ نامیده می شود. بنابراین غیرت چیزی نیست مگر تزلزل نفس که از احساس عشق و نفرت با هم به اضافهٔ تصور شخص دیگری که نسبت به وی رشک می ورزیم ناشی می شود. به علاوه، این نفرت از معشوق به تناسب لذتی است که او معمولاً از عشق متقابل میان خود و معشوق بهره مند می بود و نیز متناسب با عاطفه ای است که او نسبت به رقیبش دارد. زیرا اگر از وی تنفر داشته باشد، به همان دلیل از معشوقش نیز تنفر خواهد داشت (قضیهٔ ۲۴، همین بخش)، به این دلیل که تخیل می کند که چیزی که مورد نفرت اوست از عاطفهٔ لذت برخوردار است و نیز (نتیجهٔ قضیهٔ ۸۵، همین بخش) به این دلیل که مجبور شده است که صورت خیالی معشوق را به صورت خیالی کمه مورد نفرت اوست پیوند دهد. این احساس معمولاً هنگامی برانگیخته می شود که عشق عشق به زن باشد، زیرا کسی که تخیل می کند که معشوقه اش خود را به دیگری تسلیم می کند تنها متألّم نمی شود به این جهت که از میل

او جلوگیری شده است، ۱۲۶ بلکه همچنین به این جهت که مجبور است که صورت خیالی معشوقهاش را با اندامهای شرم آور و قبیح رقیبش پیوند دهد از وی اعراض میکند. و به اضافه این شخص غیور از آن لطفی که قبلاً معشوقهاش به وی مبذول می داشت دیگر بهرهمند نیست و این نیز، چنانکه نشان خواهیم داد، موجب دیگری برای متآلم شدن عاشق است.

قضیهٔ ۳۶. کسی که شیئی را که زمانی از آن لذت برده است به یاد می آورد می خواهد که آن را با همان شرایطی که نخستین بار از آن لذت برده است در تصرف داشته باشد.

برهان: هر چیزی که انسان آن را همراه با شیئی که از آن لذت برده دیده است بالعرض علت لذت وی خواهد بود (قضیهٔ ۱۵، همین بخش) و لذا او (قضیهٔ ۲۸، همین بخش) می خواهد که آن را همراه با همان شیئی که از آن لذت برده است داشته باشد، به عبارت دیگر می خواهد که شیء مذکور را با همان شرایطی که نخستین بار از آن لذت برده است در تصرف داشته باشد. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: بنابراین، اگر عاشق دریابد که شرطی از این شرایط مفقود است، متألِّم خواهد شد.

برهان: زیرا هنگامی که به فقدان شرطی پی میبرد چیزی را تخیل میکند که وجود آن شیء را نفی میکند، اما، از آنجا که (قضیهٔ ۳۶، همین بخش) خواهش او به شیء یا شرط مذکور از عشق سرچشمه میگیرد، لذا، از این حیث که تخیل میکند که آن شرط مفقود است، متألم خواهد شد (قضیهٔ ۱۹، همین بخش). مطلوب ثابت شد.

تبصيره: اين ألم، از اين حيث كه به فقدان معشوق راجع است، حسرت ١٢٧ ناميده مي شود.

قضیهٔ ۳۷. خواهشی که از اَلم یا لذت، از نفرت یا از عشق سرچشمه میگیرد، به تناسب شدت عاطفه شدیدتر خواهد بود.

برهان: اَلم از قدرت فعالیت انسان میکاهد، یا از آن جلوگیری میکند (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) یعنی (قضیهٔ ۷، همین بخش) از کوشش انسان برای پایدار ماندن در هستی خود میکاهد یا از آن جلوگیری میکند. بنابراین (قضیهٔ ۵، همین بخش)، آن اَلم با

۱۲۵. لاتين: jealousy) zelotypia.

۱۲۶. یا «میلش سرکوفته شده است» و یا «ناکام شده است».

الانس: B. longing:A) desiderium و (regret:C. لاتين: ۱۲۷

این کوشش متضاد است و در نتیجه اگر کسی دچار اَلم شده باشد، تمام کوشش خود را در برطرف کردن آن به کار می برد، اما ( به موجب تعریف اَلم) هر چه اَلم شدیدتر باشد به همان اندازه با شدت بیشتری با قدرت فعالیت انسان مقابله خواهد کرد و بنابراین، قدرت فعالیتی که انسان به موجب آن می کوشد تا آن را ۱۲۸ برطرف کند، به همان اندازه شدیدتر خواهد بود، یعنی (قضیهٔ ۹، همین بخش) با خواهش یا میل ۱۲۹ بیشتری در برطرف کردن آن کوشش خواهد کرد. به علاوه از آنجا که لذت (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) بر قدرت فعالیت انسان می افزاید یا تقویتش می کند، لذا به آسانی می توان مبرهن ساخت که انسانی که از لذت بهره مند شده است می خواهد که، بیش از هر چیز، آن را حفظ کند و شدت این خواهش متناسب است با شدت لذت او و بالاخره، از آنجا که نفرت و عشق همان عواطف لذت و آلمند، چنین نتیجه می شود که کوشش، میل یا خواهشی که از نفرت یا عشق ناشی می شود متناسب با شدت عشق یا نفرت شدیدتر خواهد بود. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۸. اگر کسی از معشوق خود متنفر شود، به طوری که عشقش به وی به کلی زائل شود، در شرایط مساوی این نفرت شدیدتر از نفرتی خواهد بود که اگر اصلاً به وی عشق نمی داشت. و شدت این نفرت متناسب خواهد بود با شدت عشق قبلی او به معشوق.

برهان: اگر کسی از معشوق خود تنفر پیدا کند، تعداد میلهایی که در این صورت از آنها جلوگیری می شود بیشتر از میلهایی خواهد بود که اگر او را هرگز دوست نمی داشت از آنها جلوگیری می شد، زیرا عشق لذتی است (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) که انسان حتی الامکان می کوشد آن را حفظ کند (قضیهٔ ۲۸، همین بخش) و این مقصود را با حاضر به نظر آوردن معشوق (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) و نیز با ملتذ کردن او برمی آورد (قضیهٔ ۲۱، همین بخش). شدت این کوشش (قضیهٔ ۳۷، همین بخش) برای حفظ این لذت متناسب است با شدت عشق او به معشوق و نیز شدت کوشش او در اینکه کاری کند که معشوق نیز به نوبهٔ خود او را دوست بدارد (قضیهٔ ۳۳، همین بخش). اما به واسطهٔ نفرتی که او از معشوق خود دارد، از این کوششها جلوگیری به عمل می آید (نتیجهٔ واسطهٔ نفرتی که او از معشوق خود دارد، از این کوششها جلوگیری به عمل می آید (نتیجهٔ

قضیهٔ ۱۳ و قضیهٔ ۲۳ همین بخش) و لذا عاشق (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱ همین بخش) به این علت هم دچار آلم خواهد شد و این الم به تناسب شدت عشق شدت خواهد داشت، بعنی علاوه بر آلمی که علتش نفرت است ۱۳۰ الم دیگری نیز از این امر که او معشوق را دوست می داشته است حاصل می شود و در نتیجه او معشوق را با آلم بیشتری به نظر خواهد آورد. به عبارت دیگر (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳ همین بخش) به او نفرتی شدیدتر از نفرتی خواهد داشت که اگر هرگز او را دوست نمی داشت و شدت این نفرت متناسب خواهد بود با شدت عشق قبلی او به معشوق. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۹. اگر کسی از دیگری متنفر باشد، میکوشد تا به وی شرّی برساند، مگر اینکه بترسد که در مقابل از وی شرّ بیشتری ببیند. برعکس، اگر کسی به دیگری عشق ورزد، طبق همان قاعده، میکوشد به وی خیری برساند.

برهان: تنفر داشتن از کسی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) یعنی او را علت آلم خود تخیل کردن و لذا (قضیهٔ ۲۸، همین بخش) کسی که از دیگری متنفر است می کوشد تا وی را طرد یا نابود کند، اما اگر بترسد که با این عملش به آلمی شدیدتر، یا به عبارت دیگر شری شدیدتر دچار آید و همچنین اگر فکر کند که بدون شر رساندن به شخص مورد نفرت می تواند از آن شر دوری گزیند، در این صورت این خواهش در او پیدا خواهد شد که از این کار اجتناب ورزد (قضیهٔ ۲۸، همین بخش) و این خواهش از خواهش قبلی او که می خواست به شخص مورد نفرت شری برساند قوی تر خواهد بود و بر آن غالب خواهد آمد (قضیهٔ ۷۳، همین بخش). این قسمت اول قضیه است. قسمت دوم هم به خواهد آمد (قضیهٔ ۷۳، همین بخش). این قسمت اول قضیه است. قسمت دوم هم به مطلوب ثابت شد.

تبصره: مقصود من از خیر ۱۳۱ در اینجا هر نوع لذتی و نیز هر چیزی است که منجر به لذت می شود و بالاخص هر چیزی است که آرزوی ما را، هر چه باشد، برآورده می کند. مقصود من از شر۱۳۲ هر نوع آلم است، بالاخص هر چیزی است، که مانع برآورده شدن

۱۲۸. یعنی اندوه را

۱۲۹. در متن لاتین و ترجمهٔ B به همان صورت فوق است. اما در ترجمهٔ A به جای خواهش شوق (eagerness) آمده است و به جای «میل» خواهش.

A . ۱۳۰ نظره بر نفرتی که علنش اندوه است.

۱۳۱. لاتين: good) bonum).

۱۲۲. لانين:bad) malum).

آرزوی ما می شود، زیرا در فوق نشان دادهام (تبصرهٔ قضیهٔ ۹، همین بخش) که ما چیزی را برای اینکه آن را خوب میدانیم نمیخواهیم، بلکه برعکس چیزی را خوب مینامیم که آن را میخواهیم و در نتیجه هر چیزی را که از آن نفرت داشته باشیم بد مینامیم، و لذا هركس برحسب عاطفة خود حكم يا اظهار نظر مىكندكه چه چيزى خوب است و چه چیزی بد است، چه چیزی بهتر است و چه چیزی بدتر. چه چیزی بهترین است و چه چیزی بدترین. مثلاً خسیس چنین می اندیشد که بهترین چیزها ثروت است و بدترین آنها فقر، و شهرتطلب هیچ چیز را به اندازهٔ خوشنامی آرزو نمیکند و از چیزی به اندازهٔ بدنامی نمی هراسد و برای حسود هیچ چیز خوشایندتر از بدبختی دیگران و ناخوشایندتر از خوش بختی دیگران نیست. پس هر کسی به اقتضای عاطفهاش در خوب بودن یا بد بودن، سودمند بودن یا زیانمند بودن چیزی قضاوت میکند. عاطفهای که انسان را بر آن وامی دارد که آنچه را میخواهد نخواهد و آنچه را نمیخواهد بخواهد، جبن ۱۳۳ نامیده می شود، که ممكن است چنين تعريف شود كه ترسى است كه انسان را وادار مىكند تا با متحمل شدن شر کمتری از شر آتی اجتناب ورزد (قضیهٔ ۲۸، همین بخش). اگر شری که از آن خوف دارد بدنامی باشد حیا ۱۳۲ نامیده می شود. بالاخره، اگر از خواهش اجتناب از شر آتی بهوسیلهٔ ترس از شر دیگر جلوگیری شود، بهطوری که انسان نداند کدام را انتخاب کند، در این صورت ترس به شکل بهت۱۳۵ در میآید، به ویژه اگر هر دو شری که شخص از آنها مىترسد بسيار عظيم باشند.

قضیهٔ ۴۰. اگر کسی تخیل کند که دیگری از او متنفِّر است، بدون اینکه از او عملی سرزده باشد که موجِب این تنفّر باشد، او هم متقابلاً از وی متنفر خواهد شد.

برهان: اگرکسی تخیل کند که دیگری دچار نفرت شده است، او هم بدان جهت دچار نفرت (قضیه ۲۷، همین بخش) یعنی الم همراه با تصور یک علت خارجی خواهد شد (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش). اما بنابر فرض، او برای این الم جز خود آن شخص که از او متنفر است علتی تخیل نمیکند، و لذا از آنجا که تخیل میکند که مورد نفرت کسی قرار گرفته است دچار المی همراه با تصور شخصی که از او متنفر است خواهد شد، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) او هم از وی متنفر خواهد شد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: اگر تخیل کند که حقیقهٔٔ خود علت آن نفرت شده است، در این صورت (قضیهٔ ۳۰، همین بخش با تبصرهٔ آن) شرمگین خواهد شد. اما این به ندرت اتفاق می افتد (قضیهٔ ۲۵، همین بخش). این تقابل نفرت ممکن است از این واقعیت هم ناشی شود که به دنبال نفرت، شخص متنفر سعی می کند که به مورد نفرت خود شری برساند (قضیهٔ ۳۹، همین بخش)، بنابراین اگر کسی تخیل کند که مورد نفرت دیگری قرار گرفته است، او را علت شری یا المی تخیل خواهد کرد، و لذا دچار المی یا بیمی خواهد شد که همراه است با تصور شخصی که از او متنفر است با عنوان علت آنها یعنی او هم متقابلاً از وی متنفر خواهد شد، خواهد شد خواهد شد شد خواهد شد خواهد شد خواهد شد شد خواهد شد

نتیجهٔ ۱: اگر کسی تخیل کند که معشوقش از او تنفر دارد، در این صورت در عین حال دستخوش دو عاطفهٔ مخالف عشق و نفرت قرار خواهد گرفت. زیرا، از این حیث که تخیل میکند که مورد نفرت قرار گرفته است، به ناچار (قضیهٔ ۴۰، همین بخش) متقابلاً از وی متنفر می شود، اما (بنابر فرض) با وجود این به او عشق می ورزد. بنابراین دستخوش دو عاطفهٔ مخالف عشق و نفرت قرار خواهد گرفت. ۱۳۷

نتیجهٔ ۲: اگر تخیل کند که از سوی کسی به او شرّی رسیده است که او نسبت به وی عاطفهای نداشته است بی درنگ کوشش خواهد کرد که آن شر را به او پس بدهد. ۱۳۸

برهان: اگر کسی تخیل کند که شخص دیگری به او نفرت دارد، او هم (قضیهٔ ۴۰،

<sup>1</sup>۳۳. لاتین A) timo و timidity: C. fearfulness B). تعریف اسپینوزا از «جبن» با آنجه در آثار اسلامی در تعریف آن آمده بی تناسب نیست مثلا در اخلاق ناصری (قسم دوم، فصل پنجم) جبن را جبین تعریف کرده است: «جبن حذر بود از جبزی که حذر از آن محمود نباشد».

۱۳۴. لاتین: B. modesty: A) verecundia و 'B. modesty: A). تعریف او از حیا هم با آنچه در اخلاق ناصری (قسم دوم، فصل چهارم) در تعریف حیا آمده است که «حیا انحصار نفس باشد در وقت استشعار از ارتکاب قبیح به جهت احتراز از استحقاق مذمت، بی تناسب نست.

به در (consternatio) در (consternatio) به جای این کلمه حیرت هم مناسب است با توجه به آنچه در اخلاق ناصری (فصل دهم از مقاصد در معالجهٔ امراص) آمده است که «حیرت از نعارض ادله خبزد در مسائل مشکله و عجز نفس از تحقیق حق و اطال باطل».

۱۳۶. بعنی چون آن شخص از او متنفر است و هر متنفری به مورد تنعرش شری می رساند، بنابرابن چنبن تخیل حواهد کرد که آن شخص او را دچار شری یا المی خواهد کرد و در نتیجه متألم با بیمناک خواهد شد و شخص مننفر را علت این اندوه و سم خود تخیل خواهد کرد.

۱۳۷ بعنی بهوسیلهٔ این دو عاطفهٔ مخالف أشمه و منزلزل خواهد بود.

۱۳۸ یعنی معامله به مثل خواهد کرد.

همین بخش) در مقابل از وی نفرت خواهد داشت و (قضیهٔ ۲۶، همین بخش) کوشش خواهد کرد تا اموری را، که موجِب اَلم وی میشوند به نظر آورد و بهوسیلهٔ آنها به آزار او پردازد (قضیهٔ ۳۹، همین بخش). اما بنابر فرض، نخستین امر از این نوع امور که تخیل میکند<sup>۱۲۹</sup> شری است که آن شخص به او رسانده است، بنابراین بیدرنگ کوشش خواهد کرد تا آن را به خودش برگرداند. مطلوب ثابت شد.

تبصره: کوشش برای رساندن شر به کسانی که از آنها نفرت داریم خشم ۱۲ نامیده می شود و کوشش برای پاسخگویی به شری که به ما رسیده است انتقام ۱۴۱

قضیهٔ ۴۱. اگر کسی تخیل کند که دیگری به او عشق می ورزد، بدون اینکه از او عملی سرزده باشد که موجب آن باشد (نظر به نتیجهٔ قضیهٔ ۱۵ و قضیهٔ ۱۶، همین بخش ممکن است اتفاق افتد)، در این صورت او هم متقابلاً به وی عشق خواهد ورزید.

برهان: این قضیه به همان طریق قضیهٔ قبلی مبرهن میشود، خواننده به تبصرهٔ آن هم مراجعه کند.

تبصره: اگر او تخیل کند که علت حقیقی پیدایش آن عشق بوده است، چنانکه غالباً اتفاق میافتد (قضیهٔ ۲۵، همین بخش)، از آن خرسند خواهد بود (قضیهٔ ۳۰، همین بخش با تبصرهٔ آن). گفتیم که عکس این هم واقع می شود، وقتی که کسی تخیل می کند که مورد نفرت دیگری قرار گرفته است (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۰، همین بخش). این عشق متقابل و نتیجهٔ (قضیهٔ ۳۹، همین بخش) کوشش برای رساندن خیر به کسی که ما را دوست می دارد و می کوشد (به موجب همان قضیهٔ ۳۹، همین بخش) تا به ما خیری برساند سپاسگزاری یا حق شناسی ۱۲۲ نامیده می شود و از اینجا می توان دریافت که انسانها برای انتقام آمادگی بیشتری دارند تا برای سپاسگزاری و حق شناسی.

نتیجه: اگر کسی خیال کند که مورد نفرت او به وی عشق می ورزد، در عین حال

دستخوش هم عشق و هم نفرت واقع خواهد شد. این به همان صورت نتیجهٔ اول قضیهٔ فبلی مبرهن میشود.

تبصره: در صورتی که نفرت بر عشق غالب باشد کوشش خواهد کرد تا به شخص مذکور شری برساند. این عاطفه قساوت ۱۲۳ نامیده شده است، به ویژه اگر قضاوت همه بر این باشد که از شخص مزبور هیچ عملی که معمولا موجب نفرت می شود سر نزده است.

قضیهٔ ۴۲. کسی که از روی عشق یا به امید سربلندی به دیگری نیکی کرده باشد، اگر دریابد که این نیکی با حق ناشناسی مواجه شده است، متألِّم خواهد شد.

برهان: کسی که به چیزی که همانند اوست عشق می ورزد حتی الامکان می کوشد تا کاری کند که آن هم در مقابل به او عشق ورزد (قضیهٔ ۳۳، همین بخش). بنابراین، کسی که از روی عشق به دیگری نیکی می کند، این کار را بدین امید می کند که دیگری نیز در مقابل به او عشق ورزد، یعنی (قضیهٔ ۳۴، همین بخش) این کار را به امید سربلندی، ۱۲۰ همین یا (تبصرهٔ قضیهٔ ۳۰، همین بخش) لذت انجام می دهد و در نتیجه (قضیهٔ ۱۲، همین بخش) حتی الامکان کوشش خواهد کرد تا این علت سربلندی را تخیل کند، یا آن را بالفعل موجود به نظر آورد. اما (بنابر فرض) چیز دیگری را تخیل می کند که وجود این علت را نفی می کند و بنابراین (قضیهٔ ۱۹، همین بخش) به همین سبب متابّم خواهد شد. مطلوب نفی می کند و بنابراین (قضیهٔ ۱۹، همین بخش) به همین سبب متابّم خواهد شد. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۴۳. نفرت به وسیلهٔ نفرت متقابل فزونی می یابد، و برعکس، ممکن است به وسیلهٔ عشق از بین برود.

برهان: کسی که تخیل میکند که شخص مورد نفرت او از او نفرت دارد در وی نسبت به آن شخص نفرت جدیدی به وجود می آید (قضیهٔ ۴۰، همین بخش)، در حالی که بنابر فرض نفرت سابق نیز همچنان باقی مانده است. برعکس اگر تخیل کند که شخص مورد نفرت او به او عشق می ورزد، از این حیث که چنین تخیل میکند، (قضیهٔ ۳۰، همین

B .۱۳۹ نبه نظر می آورد.

۱۴۰. لاتین: anger) ira) مقایسه شود با آنچه در اخلاق ناصری (همانحا) در نعریف غصب آمده است که «غضب حرکتی بود نفس را که میدا آن شهوت و انتقام بود».

<sup>.(</sup>revenge: C و B , vengeance: A ) vindicta (۱۴۸ ) کتین (۱۴۸ )

<sup>.(</sup>thankfulness or gratitude) gratia seu gratitudo لاتين: ٨٢٢.

۱۴۲ لانين: cruelty) crudelitas).

۱۴۴ در فضیهٔ ۳۲ هم به تناسب مقام، کلمهٔ میاهات به کار بردیم که در فارسی با معنی سربلندی مناسب است.

بخش) ملتذ خواهد بود ۱۲۵ و کوشش خواهد کرد (قضیه ۲۹، همین بخش) تا به همان اندازه موجب لذت وی گردد، یعنی (قضیه ۴۱، همین بخش) کوشش خواهد کرد نه از وی نفرت داشته باشد و نه متألّمش سازد. این کوشش (قضیهٔ ۳۷، همین بخش)، به تناسب شدت یا ضعف عاطفهای که کوشش از آن ناشی می شود، شدیدتر یا ضعیف تر خواهد بود، و بنابراین، اگر این کوشش شدیدتر از کوشش ناشی از نفرت باشد که او به وسیلهٔ آن می کوشد (قضیهٔ ۲۶، همین بخش) تا شخص مورد نفرت خود را متألّم سازد، در این صورت بر آن غالب خواهد آمد و نفرت را از نفس دور خواهد کرد. ۱۲۶ مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۴۴. نفرتی که کاملاً مغلوب عشق شود مبدّل به عشق خواهد شد، و به همین جهت، شدیدتر از عشقی خواهد بود که مسبوق به نفرت نباشد.

برهان: این برهان نظیر برهان قضیهٔ ۳۸ همین بخش است. زیرا اگر کسی به چیزی که مورد نفرت او بوده یا عادةً از دیدن آن متآلم می شده است عشق بورزد، به موجب این عشق احساس لذت خواهد کرد و بر این لذت که عشق مستلزم آن است (به تعریف آن، در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳ همین بخش نگاه کنید)، لذت جدیدی افزوده خواهد شد. این لذت جدید از تقویت کوشش او برای بر طرف کردن آلمی که نفرت مستلزم آن است (قضیهٔ ۳۷، همین بخش)، همراه با تصور شخص مورد نفرت او به عنوان علت لذت ناشی می شود.

تبصره: هر چند این قضیه حقیقت دارد، ولی با وجود این، هیچ کس کوشش نخواهد کرد که برای برخورداری از لذت بیشتر از شیئی نفرت یابد یا متألم شود، یعنی هیچ کس نخواهد خواست که ضرری را به امید جبران آن متحمل شود یا به امید بهبودی بیمار شود، زیرا هر کسی پیوسته میکوشد تا آنجا که ممکن است وجودش را حفظ کند و آلم را از خود برطرف سازد. به علاوه، اگر قابل تصور باشد که کسی بخواهد به دیگری نفرت ورزد بدین امید که بعدها با احساس شدیدتری به وی عشق ورزد، در این صورت لازم میآید که پیوسته بخواهد که به وی نفرت ورزد، زیرا هر چه نفرت شدیدتر باشد، عشق نیز شدیدتر

خواهد بود و لذا، پیوسته خواهد خواست که نفرت هر چه بیشتر افزایش یابد، و روی این اصل، خواهد خواست که هر چه بیشتر بیمار شود تا از شفا یافتن لذت بیشتری ببرد و بنابراین، همیشه خواهد خواست که بیمار شود که (قضیهٔ ۶، همین بخش) نامعقول است.

قضیهٔ ۴۵. اگر کسی تخیل کند که شخص همانند او از شیء همانند او که معشوق اوست نفرت دارد، او از آن شخص نفرت خواهد داشت.

برهان: معشوق از کسی که به وی تنفر دارد متقابلاً متنفر خواهد بود (قضیهٔ ۴۰، همین بخش) و بنابراین، عاشقی که خیال میکند که کسی از معشوق او تنفر دارد، به همین دلیل تخیل میکند که معشوق او دچار نفرت، یعنی دچار آلم شده است، (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) و در نتیجه (قضیهٔ ۲۱، همین بخش) متآلم خواهد شد. و این تآلم با تصور شخصی که از معشوق وی تنفر دارد، به عنوان علت آن۱۲۷ همراه خواهد بود، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) از آن شخص نفرت خواهد داشت. مطلوب ثابت شد.

قضییهٔ ۴۶. اگر کسی بهوسیلهٔ شخصی که از طبقه یا ملّتی که غیر طبقه یا ملت اوست ملتذ یا متألّم شده باشد و این لذت و الم با تصور شخص مذکور، به عنوان علت آنها تحت نام کلی آن طبقه یا ملت همراه باشد، در این صورت او نه فقط به آن شخص، بلکه به تمام طبقه یا ملتی که او به آنها تعلق دارد عشق یا نفرت خواهد داشت.

برهان: این قضیه به همان طریق قضیهٔ ۱۶، همین بخش مبرهن می شود.

قضیهٔ ۴۷. لذت ناشی از تخیل زوال شیء مورد نفرت یا وارد آمدن آسیبی بر آن عاری از آلم نیست.

برهان: این از قضیهٔ ۲۷ همین بخش واضح میشود، زیرا از این حیث که تخیل میکنیم که همانند ما دچار اَلم شده است، متألم خواهیم شد.

تبصره: همچنین می توان این قضیه را با استفاده از نتیجهٔ قضیهٔ ۱۷، بخش ۲ مبرهن کرد. زیرا هر وقت که شیء مذکور را به خاطر می آوریم، آن را حاضر می انگاریم، اگرچه

۱۴۵. در قضیهٔ ۳۰ و تبصرهٔ قضیهٔ ۴۱، همین بخش بهجای کلمه «ملتذّ» خرسند بهکار بردیم. تغییر اصطلاح از مؤلف و مترجمین انگلیسی است.

ر ۱۴۶. بعنی اگر کوشش برای ملتذ ساختن از کوشش برای متألم کردن شدیدتر باشد، آن کوشش بر این کوشش غالب می آید و در نتیجه نفرت را از نفس دور می کند.

١٤٧. يعني علت الم معشوق.

بالفعل موجود نباشد، و بدن طوری تحت تأثیرش قرار میگیرد که گویی آن شیء حاضر است. بنابراین، تا وقتی که خاطرهٔ آن باقی است موجّب هستیم که با نظر الم به آن بنگریم و از این ایجاب تا وقتی که صورت خیالی آن شیء باقی است با به خاطر آوردن اشیائی که وجود شیء مذکور را نفی میکنند، جلوگیری به عمل می آید، اما به کلی از بین نمی رود. بنابراین ما فقط تا آنجا که از این ایجاب جلوگیری به عمل می آید لذت می بریم و لذا آن لذتي كه از بدبختي شيء مورد نفرت ما ناشي مي شود، هر وقت كه آن شيء را به خاطر می آوریم، دوباره پدیدار می شود. زیرا همان طور که قبلاً نشان داده ایم، هر وقت که صورت خیالی آن شیء پیدا شد، از آنجاکه مستلزم وجود آن است، ما موجّب می شویم که با همان المي به آن نظر كنيم كه اگر واقعاً موجود ميبود، عادةً آن گونه نظر ميكرديم. ولي، از آنجا که با این صورت خیالی صور خیالی دیگری را پیوند میدهیم که وجود آن را نفی میکنند. و لذا بلافاصله از این جلوگیری میشود و ما از نو ملتذ میشویم و هر اندازه که این تکرار شود، امر از این قرار خواهد بود، و این دلیل این است که چرا هر وقت که شرّ گذشته را به خاطر می آوریم، ملتذ می شویم و اینکه چرا دوست داریم که دربارهٔ خطرات گذشته سخن بگوییم، زیرا هر وقت که خطری به خاطر میآوریم، آن را همچون آینده ملحوظ میداریم و موجَب میشویم که از آن بترسیم. اما به واسطهٔ تصور آزادی از تحقق این ایجاب جلوگیری میشود، زیرا وقتی که از این خطر رهایی یافتهایم، آن را با تصور آزادی پیوند دادهایم و این تصور دوباره ما را مطمئن میسازد و بنابراین مجدداً ملتذ میشویم.

قضیهٔ ۴۸. عشق و نفرت، مثلاً نسبت به «پتر»، از بین می روند، اگر لذت و اُلمی که به ترتیب مستلزم اُنها هستند ۱۲۸ به تصور علت دیگری پیوند یابند و به ترتیب کاهش می یابند، اگر خیال کنیم که «پتر» علت منحصر اُنها نیست.

برهان: این از همان تعریف عشق و نفرت واضح می شود (به تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش نگاه کنید)، زیرا تنها دلیلی که به موجِب آن لذت، عشق به «پتر» نامیده می شود، و اَلم نفرت از وی، این است که «پتر» علت این یا آن عاطفه اعتبار شده است. بنابراین، هرگاه تمام یا قسمتی از این دلیل منتفی شود، عاطفه نسبت به «پتر» نیز از بین می رود یا

كاهش مى يابد. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۴۹. در شرایط یکسان، عشق یا نفرت نسبت به شیئی ۱۲۹ که آن را مختار تخیل میکنیم باید شدیدتر از عشق و نفرتی باشند که به شیء موجب تعلق مییابند. ۱۵۰

برهان: شیئی که آن را مختار تخیل میکنیم (تعریف ۷، بخش ۱) باید بهواسطهٔ خودش و بدون اشیاء دیگر درک شده باشد. بنابراین، اگر تخیل کنیم که آن شیء علت لذت یا الم است، تنها به این جهت به آن عشق یا نفرت خواهیم ورزید (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) و بنابراین با شدیدترین عشق یا نفرتی که ممکن است از عاطفهٔ مفروض ناشی شود به آن عشق یا نفرت خواهیم داشت (قضیهٔ ۴۸، همین بخش). اما اگر تخیل کنیم که شیئی که علب آن عاطفه است موجب است، در این صورت ( به موجب همان تعریف ۷، بخش ۱) ما آن را تنها علت آن عاطفه تخیل نخواهیم کرد، بلکه همراه با علل دیگر تخیل خواهیم کرد. و بنابراین (قضیهٔ ۴۸، همین بخش)، عشق یا نفرت ما نسبت به وی کمتر خواهد شد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: از اینجا برمی آید که انسانها، چون خود را مختار می شمارند، نسبت به یکدیگر بیشتر احساس عشق یا نفرت می کنند؛ باید همچنین تقلید عواطف را، که در قضایای ۲۷، ۳۲ و ۲۳ همین بخش دربارهٔ آن بحث کرده ایم به حساب آوریم.

قضمية ٥٥. ممكن است چيزي بالعرض علت اميد يا ترس باشد.

برهان: این قضیه به همان طریق قضیهٔ ۱۵، همین بخش مبرهن می شود. تبصرهٔ ۲ قضیهٔ ۱۸ همین بخش را نیز نگاه کنید.

تبصره: اشیائی که بالعرض علل امید یا ترسند، نشانههای خیر یا شر نامیده شدهاند، و از این حیث که این نشانهها علت امید یا ترسند ( به موجب تعریف امید و ترس در تبصرهٔ تضیهٔ ۱۸ همین بخش)، علت لذت یا اَلمند و در نتیجه ( نتیجهٔ قضیهٔ ۱۵ همین بخش) تا این درجه به آنها عشق یا نفرت می ورزیم و (قضیهٔ ۲۸ همین بخش) می کوشیم

۱۲۸. يعني لذت مستلزم عشن و الم مستثرم نفرت است.

۱۴۹. ۱.: موضوعی

١٥٠. با «به نسيني تعلق مييابند كه فاعل بالضرورة و بالابجاب است».

همان شخص به شیئی که قبلاً از آن نفرت می داشت عشق ورزد و از شیئی که قبلاً از آن مىترسيد نترسد. بهعلاوه، چون هركس به اقتضاى عاطفة خود دربارهٔ اشياء قضاوت میکند، شیئی را خوب یا بد، بهتر، یا بدتر میداند (تبصرهٔ قضیهٔ ۳۹، همین بخش)، لذا از اینجا بر میآید که ممکن است قضاوت انسانها تغیّر یابد، همانطور که عواطفشان تغیّر مي يابند ١٥٢. و از اينجاست كه هر وقت كه اشخاص را با هم مقايسه ميكنيم، آنها را صرفاً بهواسطهٔ اختلاف در عواطفشان از هم فرق میگذاریم، یکی را «شجاع»۱۵۳ و دیگری را «جَبان» ۱۵۲، مینامیم و دیگران را با اسامی دیگر میخوانیم. مثلاً من کسی را «شجاع» مینامم که شرّی را که من معمولاً از آن میترسم ناچیز شمارد. به علاوه اگر دریابم که از خواهش او به بدی کردن به شخص مورد نفرتش و نیکی کردن به شخص مورد محبتش، بر اثر ترس از شری که معمولاً مرا از عمل باز می دارد جلوگیری نمی شود، در این صورت او را «با جرنت» ۱۵۵ مینامم و برعکس، شخصی را که از شری که من غالباً از آن نمی ترسم مى ترسد «جبان» مى خوانم. و اگر به علاوهٔ اين، متوجه شوم كه از خواهش او، بهواسطهٔ ترس از شری که قادر به جلوگیری از من نیست جلوگیری شده است، در این صورت او را «بزدل» ۱۵۶ می نامم و همگان به این طریق قضاوت خواهند کرد. بالاخره، به سبب همین طبیعت انسان و ناپایداری قضاوت او و نیز به سبب اینکه انسان غالباً دربارهٔ اشیاء به صرف اقتضای عاطفهٔ خود قضاوت میکند و همچنین به سبب اینکه اشیائی که او آنها را موجب لذت یا الم می پندارد و به همین دلیل در جلب یا دفع آنها می کوشد (قضیهٔ ۲۸، همین بخش) غالباً خیالی محضند \_ صرف نظر از اسباب دیگر عدم تیقن که در بخش دوم أنها را نشان دادهايم ـ ما به آساني تصور ميكنيم كه انسان ممكن است خود علت ألم يا لذت خود شود و بهعبارت ديگر تحت تأثير لذت يا اَلم، همراه با تصور خودش بهعنوان علت آنها، قرار میگیرد. و بنابراین، بهسهولت می توان فهمید که پشیمانی چیست و تا آنها را به عنوان وسانلی برای رسیدن به امیدها به کار بریم و به عنوان موانع یا علل ترس از میان برداریم. همچنین از قضیهٔ ۲۵ همین بخش بر می آید که ساختمان طبیعی ما طوری است که چیزهایی را که بدانها امید داریم به آسانی باور می کنیم و چیزهایی را که از آنها می ترسیم به سختی باور می کنیم و به اشیاء دسته اول بسیار زیاد ارج می نهیم و به دسته دوم بسیار کم. از اینجاست که عقاید خرافی پیدا شده است که همه جا بر انسانها استیلا یافته اند. گمان نمی کنم که ضرورتی داشته باشد که در اینجا تمام تزلزلات نفس را که از امید و ترس ناشی می شوند بیان کنیم، زیرا که از صرف تعریف این عواطف بر می آید که ممکن نیست امید بدون ترس وجود یابد یا ترس بدون امید (این را به تفصیل بیشتر در جای خود شرح خواهیم داد). به علاوه، بر حسب آنکه به چیزی امید داریم یا از آن می ترسیم، به آن عشق یا نفرت می ورزیم، و بنابراین، هر چیزی را که در بارهٔ نفرت و عشق گفتیم به آسانی می توان به امید و ترس نیز اطلاق کرد.

قضیهٔ ۵۱. ممکن است اشخاص مختلف، به انحای مختلف، تحت تأثیر یک شیء و همان شیء قرار گیرند و باز ممکن است، یک شخص، در ازمنهٔ مختلف، به انحای مختلف، تحت تأثیر یک شیء و همان شیء قرار گیرد۱۵۱.

برهان: بدن انسان (اصل موضوع ۳، بخش ۲) به طرق متعدد تحت تأثیر اجسام خارجی قرار میگیرد. بنابراین ممکن است دو شخص، در زمان واحد، به انحای مختلف، تحت تأثیر یک شیء و همان شیء قرار گیرند و بنابراین (اصل متعارف ۱، بعد از حکم ۳، به دنبال قضیهٔ ۱۳، بخش ۲)، امکان مییابد که بهوسیلهٔ یک شیء و همان شیء به انحای مختلف متأثر شوند. به علاوه (اصل موضوع ۳، بخش ۲)، ممکن است بدن انسان هر وقتی به طریقی متأثر شود و در نتیجه (به موجب همان اصل متعارف منقول)، امکان دارد که بهوسیلهٔ یک شیء و همان شیء در ازمنهٔ مختلف، به انحای مختلف، تحت تأثیر قرار گیرد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: به این ترتیب میبینیم که ممکن است از شینی که انسانی بدان عشق می ورزد، دیگری متنفر باشد و از شینی که انسانی از آن می ترسد، دیگری نترسد و شخص واحد و

۱۵۲. چنانکه در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، بخش ۲ نشان داده ام، این تغیر امکان دارد، اگرچه نفس جزئی از عقل الهی ست (باددانیت مؤلف).

۱۵۳ لاتين: B. brave:A) intrepidus و intrepid:C).

١٥٤. لاتين: timid) . ١٥٤

١٥٥. لاتين: B. audacious:A) audax و (daring:C).

۱۵۶. لاتبن: pusillanimous) pusillanimis).

١٥١ اين قضيه دربارة نسببت عواطف است.

از خود خرسندی کدام است. پشیمانی اَلمی است همراه با تصور شخص به عنوان علت آن و از خود خرسندی لذتی است همراه با تصور خود شخص به عنوان علت آن و این عواطف بسیار شدیدند، زیرا انسانها خود را مختار می دانند (نگاه کنید به قضیهٔ ۴۹، همین بخش).

قضیهٔ ۵۲. اگر شیئی را قبلاً همزمان با اشیاء دیگر دیده باشیم یا تخیل کنیم چیزی ندارد که با اشیاء متعدد دیگر مشترک نباشد، به آن مانند شیئی که چیزی مخصوص به خود دارد نظر نخواهیم کرد.

برهان: هرگاه شیئی را که با اشیاء دیگر دیدهایم تخیل کنیم، بلافاصله آن اشیاء را به خاطر می آوریم (قضیهٔ ۱۸، بخش ۲، با تبصرهٔ آن) و بدین ترتیب از ملاحظهٔ یک شیء به ملاحظهٔ شیء دیگر انتقال می یابیم. و امر از این قرار است، در مورد شیئی که خیال می کنیم که در آن چیزی موجود نیست که میان آن و تعداد بسیاری از اشیاء مشترک نباشد، زیرا به این ترتیب فرض ما بر این است که در آن چیزی ملاحظه نمی کنیم که قبلاً آن را همزمان با اشیاء دیگر ندیده باشیم. اما، اگر فرض ما بر این باشد که در شیئی چیزی مخصوص به آن را تخیل می کنیم که قبلاً هرگز آن را ندیدهایم، این امر به منزلهٔ آن است که بگوییم نفس در حالی که آن شیء را ملاحظه می کند، در خود چیزی ندارد که از ملاحظهٔ آن بتواند به ملاحظهٔ شیء دیگر انتقال یابد و بنابراین او فقط موجب به ملاحظهٔ آن شیء است. پس ملاحظهٔ شیء دیگر انتقال کنیم که الی آخر. مطلوب ثابت شد.

تبصره: این حالت نفس یا تخیّل ۱۵۷ یک شیء جزئی از این حیث که فقط آن در نفس موجود است ۱۵۸ اعجاب ۱۵۹ نامیده شده است و اگر نفس بهوسیلهٔ شیئی که از آن

بیم داریم، برانگیخته شده باشد، آن را بهت مینامیم. زیرا اعجاب در خصوص شر، ما را طوری به خود مشغول میدارد که نمی توانیم دربارهٔ شیء دیگر بیندیشیم، تا شاید بهوسیلهٔ آن از آن شر اجتناب ورزیم، اما اگر آنچه دربارهٔ آن اعجاب میکنیم حکمت شخصی، ان از آن شر اجتناب ورزیم، اما اگر آنچه دربارهٔ آن اعجاب میکنیم حکمت شخصی، بسیار برتر از خود به نظر می آوریم، لذا در این صورت، این اعجاب احترام ۱۶۰ نامیده میشود. ولی اگر موجب اعجاب ما خشم کسی، حسد کسی یا هر چیز دیگری نظیر آن باشد، در این صورت این اعجاب وحشت ۱۶۱ خوانده می شود. گذشته از این، اگر اعجاب در خصوص حکمت و صنعت کسی باشد که به وی عشق می ورزیم، در این صورت عشق ما به همین سبب (قضیهٔ ۱۲، همین بخش) شدیدتر خواهد بود و ما این عشق توام با اعجاب و احترام را شیفتگی ۱۶۲ خواهیم نامید. به همین ترتیب می توانیم نفرت، امید، اطمینان و عواطف دیگری را تصور کنیم که همراه با اعجاب باشند، و لذا عواطف کثیری استخراج می شوند، که نمی توان همهٔ آنها را با کلمات متداول بیان داشت، از اینجا معلوم می شود که نام عواطف بیشتر از تداول عامه گرفته شده است، تا از شناخت دقیق آنها.

ضد اعجاب بی اعتنایی ۱۶۳ است که معمولاً از اینجا نشأت می گیرد که چون می بینیم کسی از شینی به اعجاب می افتد، آن را دوست می دارد، از آن می ترسد و جز اینها، یا چون می بینیم که شیئی در نظر اول مانند اشیائی می نماید که ما در بارهٔ آنها به اعجاب می افتیم، دوست می داریم، می ترسیم و غیر آنها و لذا (قضیهٔ ۱۵، همین بخش، با نتیجهٔ آن و قضیهٔ ۲۷، همین بخش) به ناچار در بارهٔ آن شیء به اعجاب می افتیم، دوست می داریم، یا از ن می ترسیم. اما اگر حضور آن شیء یا مداقه در بارهٔ آن ما را وادار سازد که انکار کنیم که در آن امری باشد که موجب حیرت، عشق، ترس و غیر آن باشد، آنگاه نفس ناگزیر می شود که بیشتر در بارهٔ اموری بیندیشد که در آن شیء نیستند تا اموری که در آن هستند، اگرچه نفس از حضور یک شیء عادهٔ در بارهٔ اموری می اندیشد که در آن شیء موجودند. همچنین ممکن است مشاهده کنیم که همان طور که شیفتگی از اعجاب در بارهٔ معشوق

۱۵۷. لاتين: A) imagination (C و A) Alimagination).

۱۵۸. یا «فقط آن نفس را اشغال میکند» و یا «فرامیگیرد».

<sup>101.</sup> لاتین: B. astonishment :A) admiratio و Wonder :C مناسب دو این کلمات واژهٔ اعجاب را مناسب دیدیم، میتوان به جای آن حیرت نیز به کار برد، با توجه به اصطلاحات رواستناسی کلمه «دفت» از همه مناسبتر است، اما چنانکه ملاحظه میشود، او کلمه ای را به کار برده که نمیتوان آن را به دفت ترجمه کرد. اصولاً، همان طور که قبلاً نوشتیم و چنانکه او خود در آینده (اواخر همین بخش، در توضیح تعریف عاطفهٔ قهر) تصریح میکند، کلمات را در معانی متداول استعمال نکرده است، بلکه نهایت سعیش این بوده که آنها را در معانی متضاد با معانی متداول استعمال نکرده است، بلکه نهایت سعیش این بوده که آنها را در معانی متضاد با معانی متداول استعمال نکرده است، باشد، ولو کاملاً

۱۶۰. لاتن. veneration) veneratio).

۱۶۱. لاين: horror).

۱۶۲. لاتين: devotion)devotio).

۱۶۳ لانن. contempt) contemtus).

ناشی می شود، استهزا ۱۶۲ از بی اعتنایی به شیئی که از آن نفرت داریم یا می ترسیم نشأت می گیرد، در حالی که اهانت ۱۶۵ از بی اعتنایی به سفاهت و احترام، از اعجاب در حکمت ناشی می شود. همین طور ممکن است عشق، امید سربلندی و عواطف دیگری را تصور کنیم که توآم با بی اعتنایی باشند و به این ترتیب عواطف دیگری را استخراج کنیم که آنها را معمولاً با نامهای مخصوصی نمی شناسیم.

قضیهٔ ۵۳. وقتی که نفس به خود و به قدرت فعالیت خود توجه کند ملتذ می شود و هر چه خود را و قدرت فعالیت خود را با تمایز بیشتری تخیل کند این لذت بیشتر خواهد بود ۱۶۶۰.

برهان: معرفت انسان به خود فقط از طریق احوال بدن خود و تصورات آنهاست (قضایای ۱۹ و ۲۳، بخش ۲). بنابراین هرگاه نفس بتواند به خود توجه کند، همین دلیل نیل او به کمال بزرگتری است، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) ملتذ می شود و هر چه خود را و قدرت فعالیت خود را با تمایز بیشتری تخیل کند این لذت بیشتر خواهد بود. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: انسان هر چه بیشتر تخیل کند که مورد ستایش دیگران قرار گرفته است، این لذت بیشتر تقویت می شود، زیرا هرچه بیشتر تخیل کند که مورد ستایش دیگران قرار گرفته است، به همان اندازه بیشتر تخیل می کند که دیگران را تحت تأثیر لذت، همراه با تعبور خود به عنوان علت آن، قرار داده است (تبصرهٔ قضیهٔ ۲۹، همین بخش)، و بنابراین (قضیهٔ ۲۷، همین بخش) خود نیز بیشتر تحت تأثیر لذت، همراه با تصور خود به عنوان علت آن، قرار می گیرد. مطلوب ثابت شد.

قضية ۵۴. نفس مىكوشد تا تنها اشيائى را تخيل كندكه قدرت فعاليتش را وضع مىكنند ١٠٥٧.

برهان: كوشش يا قدرت نفس همان ذات نفس است (قضية ٧، همين بخش)، اما

ذات نفس چنانکه خود بدیهی است فقط آنچه را که نفس هست و می تواند انجام دهد تصدیق می کند، نه آنچه را که نفس نیست و نمی تواند انجام دهد، و بنابراین نفس می کوشد تافقط اشیائی را تخیل کند که قدرت فعالیتش را تصدیق یا وضع می کنند. مطلوب ثابت شد.

قضية ۵۵. وقتى كه نفس ضعف خود را تخيل مىكند، ضرورةً متألّم مىشود.

برهان: ذات نفس فقط آنچه را که نفس هست و می تواند انجام دهد تصدیق می کند، یا به عبارت دیگر، نفس بالطبع فقط اشیائی را تخیل می کند که قدرت فعالیت آن را وضع می کنند (قضیهٔ ۵۴، همین بخش) بنابراین، اگر بگوییم که نفس، در حالی که به خود توجه می کند، ضعف خود را تخیل می کند، به منزلهٔ آن است که بگوییم که از نیروی ذاتی نفس برای تخیل شیئی که قدرت فعالیت آن را وضع می کند، جلوگیری شده است، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) نفس متآلم می شود. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: انسان هر چه بیشتر تخیل کند که مورد سرزنش دیگران واقع شده است، این اَلم بیشتر تقویت می شود. این به همان طریقی مبرهن می شود که نتیجهٔ قضیهٔ ۵۳، همین بخش مبرهن شده است.

تبصره: المی که همراه با تصور ضعف ما باشد فروتنی ۱۶۸ نامیده شده است و لذتی که از ملاحظة خود ما ناشی می شود «عشق به خود ۱۶۹» یا «از خود خرسندی» و چون هر چند دفعه که انسان فضایل یا قدرت فعالیت خود را ملاحظه می کند این لذت تکرر می یابد، لذا از آن بر می آید که هر انسانی دوست می دارد که از کارهای خود سخن بگوید و قدرتهای بدنی و نفسانی خود را نمایش دهد و به همین دلیل است که انسانها برای یکدیگر غیر قابل تحمل می شوند. باز از آن بر می آید که انسانها طبعاً حسودند (تبصره قضیهٔ ۲۴ و تبصرهٔ قضیهٔ ۳۲، همین بخش) یعنی از ضعف همتایانشان ملتذ و از قوت آنها متالم می شوند. زیرا هر بار که انسان افعال خود را تخیل می کند ملتذ می شود (قضیهٔ ۵۳، همین بخش) و هر چه این افعال کمال بیشتری بنمایانند و انسان آنها را متمایزتر تخیل کند،

۱۶۴ لاتين: derision) irrisio).

۱۶۵. لاتين: disdain :B. scorn :A) dedignatio)

۱۶۶. یعنی نفس هر اندازه خود را و قدرت فعالیت خود را واضحتر تخیل کند، به همان اندازه لذَّتش بیشتر خواهد بود. و در این قضیه و دو قضیهٔ بعد، دربارهٔ عواطفی سخن میگوید که از توجه نفس به خود ناشی میشوند.

۱۶۷. یا «تأکبد» و یا «تأیید» میکنند.

۱۶۸. لاین. humilitas) یا شکسته نفسی ملاحظه می شود که فروتنی و شکسته نفسی را فضیلت نمی داند. که آن را باشی از ضعف می داند در صورتی که به عقیدهٔ وی فضائل مظاهر گوناگون قدرت و توانمندی هستند ولی چنانکه در قضیهٔ ۵۳، بخش ۴ این کتاب نشان خواهیم داد، آن را احیاناً مفید می داند.

۱۶۹. لاتين: self-love) philautia) بهجاى اين كلمه مينوان «حب نفس» و «خويشتن دوستي» نيز بهكار برد.

بدین جهت ستایش میکنیم که در حکمت و شجاعتش و جز آن اعجاب میکنیم و این بدین جهت اتفاق میافتد (همان طور که از خود قضیه معلوم است) که تخیل میکنیم که آن فضائل اختصاص به او دارد و شامل طبیعت ما نیست و لذا حسد ما به آنها بیش از حسد ما به بلندی درختان و شجاعت شیران نیست.

قضیهٔ ۵۶. به تعداد اشیائی که از آنها متأثر میشویم، انواع لذت، اَلم و خواهش و نتیجهٔ همهٔ عواطفی که یا مانند تزلزل نفس، از اینها ترکیب یافته و یا مانند عشق، نفرت، امید، ترس و غیر آن از آنها متفرع شدهاند وجود دارند.

برهان: لذت و الم و نتيجةً همه عواطفي كه از آنها تركيب يافته، يا متفرع شدهاند از نوع انفعالند (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش)، و اما (قضیهٔ ۱، همین بخش) ما از این حيث كه تصورات ناقص داريم بالضروره منفعل هستيم و (قضية ١٣ همين بخش) فقط از این حیث که دارای این قبیل تصورات هستیم منفعلیم، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۰، بخش ٢) ضرورةً، تا وقتى منفعليم كه تخيل مىكنيم، يا (قضية ١٧، بخش ٢ با تبصرة آن) تحت تأثير عاطفهای قرار می گيريم كه مستلزم طبيعت بدن ما و طبيعت يک جسم خارجي است. بنابراین طبیعت هر انفعالی باید بالضروره به همان ترتیب تبیین شود که طبیعت شیئی که بهواسطهٔ آن متأثر می شویم تبیین می شود. برای مثال، لذتی که از شیء «الف» سرچشمه می گیرد مستلزم طبیعت شیء «الف» است و لذتی که از شیء «ب» سرچشمه می گیرد مستلزم طبیعت شيء «ب». بنابراین، این دو عاطفه لذت طبیعةً با هم مختلفند، زیرا از دو علت مختلف ناشي ميشوند. به همين ترتيب، عاطفهٔ المي كه از شيئي سرچشمه ميگيرد با عاطفهٔ المی که از شیء دیگر ناشی میشود فرق دارد و امر از همین قرار است در خصوص عشق، نفرت، امید، ترس، تزلزل نفس و غیر آن، به طوری که بالضروره دقیقاً به تعداد اشیاء کثیری که از آنها متأثر شدهایم انواع متعدد لذت، اَلم، عشق، نفرت و غیر آن وجود دارد. اما خواهش خود ذات یا طبیعت شخص است، از این حیث که تصور شده است که به اقتضای مزاج مخصوص به خود به انجام دادن عملی موجّب شده است۱۷۱ (تبصرة قضية ٩، همين بخش). بنابراين بر حسب اينكه انسان بهوسيلة علل خارجي با اين،

یعنی (به موجب آنچه در تبصرهٔ ۱، قضیهٔ ۴۰، بخش ۲ آمده است) هر چه بتواند آنها را از افعال دیگر مشخص کند و آنها را همچون امر خاصی به نظر آورد، این لذت بیشتر خواهد بود. بنابراین هنگامی که انسان در خود چیزی را ملاحظه میکند که در خصوص دیگران آن را انکار میکند، به بالاترین حد لذت خواهد رسید. اما اگر چیزی را که دربارهٔ خود تصدیق میکند به تصور کلی انسان یا طبیعت حیوان مربوط بداند، به آن شدت ملتذ نخواهد شد، و برعکس اگر خیال کند که افعالش نسبت به افعال دیگران ضعیفتر است، متآلم خواهد شد و سعی خواهد کرد تا با سوءتعبیر افعال همتایانش و یا حتی الامکان با زیبا جلوه دادن افعال خود این الم را از خود دور کند (قضیهٔ ۲۸، همین بخش)، پس از اینجا ظاهر می شود که انسانها طبعاً تمایل به نفرت و حسد دارند و این عاطفهٔ اخیر بر اثر تربیت تقویت می شود زیرا والدین عادهٔ فرزندانشان را فقط با انگیزهٔ ۲۰ سربلندی، یا اثر تربیت تقویت می شود زیرا والدین عادهٔ فرزندانشان را فقط با انگیزهٔ ۲۰ سربلندی، یا حسد به فضیلت بر می انگیزند، اما ممکن است عده ای به این سخن من اعتراض کند، زیرا کم اتفاق نمی افت که ما فضایل انسانها را بستاییم و به صاحبانشان احترام بگذاریم.

نتیجه: هیچ کس به فضیلت کسی که همتایش نیست حسد نمی برد.

برهان: حسد همان نفرت است (تبصرهٔ قضیهٔ ۲۴، همین بخش)، یعنی اندوهی است (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش) و یا به عبارت دیگر (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) حالتی است که به وسیلهٔ آن از کوشش انسان یا قدرت فعالیت او جلوگیری می شود. اما (تبصرهٔ قضیهٔ ۱، همین بخش) انسان در انجام دادن کاری که از طبیعت مخصوص وی نشأت نمی گیرد کوشش نمی کند و خواهش آن را ندارد و لذا او نمی خواهد که به خود قدرت فعالیتی یا (چیزی که به منزلهٔ آن است) نسبت دهد که اختصاص به طبیعتی دیگر داشته باشد و با طبیعت وی بیگانه، بنابراین ممکن نیست از خواهش وی جلوگیری به عمل آید، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش) ممکن نیست از ملاحظهٔ فضیلتی در شخص که کاملاً با وی بیگانه است احساس اندوه کند و نتیجهٔ به شخص مذکور حسد ورزد، بلکه فقط به کسی حسد می ورزد که همتای او و بنابر فرض دارای طبیعتی یکسان با طبیعت اوست. تبصره: بنابراین، از آنجا که در تبصرهٔ قضیهٔ ۵۲، همین بخش گفته ام، ما انسان را

۱۷۱. یا «سوق داده شده است».

۱۷۰. یا با «وعدهٔ سربلندی و پرورش حسد».

دربارة منشأ و طبيعت عواطف ١٩٧

قضیهٔ ۵۷. عاطفهٔ هر انسانی ۱<sup>۷۲</sup> با همانند آن در انسانی دیگر همان اندازه تفاوت دارد که ذات یکی با ذات دیگری متفاوت است<sup>۱۷۵</sup>.

برهان: این قضیه از اصل متعارف ۱، به دنبال حکم ۳، بعد از تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، بخش ۲ معلوم ميشود، اما با وجود اين، آن را بهوسيلهٔ تعريف سه عاطفهٔ اصلي مبرهن خواهيم ساخت. طبق تفاریفی که دادهایم، تمام عواطف به خواهش، لذت یا اَلم مربوط میشوند، اما خواهش همان طبيعت يا ذات شخص است (تبصرة قضية ٩، همين بخش)، و بنابراين خواهش انسانی با خواهش انسانی دیگر همان اندازه تفاوت دارد که طبیعت یا ذات یکی با طبيعت يا ذات ديگري متفاوت است. به علاوه لذت و ألم انفعالاتي هستند كه به وسيلة أنها قدرت شخص یا کوشش او برای پایدار ماندن در هستی خود، افزایش یا کاهش می یابد، تقویت و یا از آن جلوگیری می شود (قضیهٔ ۱۱، همین بخش، با تبصرهاش) اما مقصود ما از کوشش برای پایدار ماندن در هستی خود، از این حیث که در عین حال هم به نفس مربوط می شود و هم به بدن، میل و خواهش است (تبصرهٔ قضیهٔ ۹، همین بخش) و لذا لذت و آلم همان خواهش يا ميل است، از اين حيث كه بهواسطة علل خارجي افزايش يا کاهش یافته، تقویت و یا از آن جلوگیری شده است. به عبارت دیگر (همان تبصره)، آنها همان طبیعت شخص است. بنابراین، لذت یا الم هر شخصی با لذت یا الم دیگری همان اندازه تفاوت دارد که طبیعت یا ذات هر شخصی با طبیعت یا ذات دیگری، و در نتیجه عاطفهٔ هر انسانی با همانند آن عاطفه در انسانی دیگر همان اندازه متفاوت است الی آخر. مطلوب ثابت شد.

تبصره: از اینجا بر می آید که عواطف حیوانات که غیر ناطق ۱۷۶ خوانده شدهاند (زیرا، پس از اینکه منشأ نفس را شناختیم، دیگر به هیچ وجه شک نمی کنیم که جانوران دارای احساسند) به همان اندازه با عواطف انسان فرق دارند که طبیعت حیوان با انسان فرق دارد. برای مثال، انسان و اسب هر دو، به موجب شهوت، به تولید مثل برانگیخته شدهاند،

یا آن نوع لذت، اَلم، عشق و نفرت و غیر آن متأثر می شود، به عبارت دیگر برحسب اینکه طبیعت او به انواع مختلف ساخته شده خواهشش متنوع است. و طبیعت هر خواهشی با طبیعت خواهش دیگر، متناسب با تفاوت عواطفی که این خواهشها از آنها نشأت می گیرند متفاوت است و بنابراین به تعداد انواع مختلف لذت، اَلم، عشق و غیر آن خواهش وجود دارد و نتیجة (چنانکه هم اکنون نشان دادیم) به تعداد انواع اشیائی که به وسیله آنها متأثر می شویم انواع مختلف خواهش وجود دارد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: در میان این انواع عواطف، که به موجب قضیهٔ قبل تعدادشان کثیر است، برجسته ترینشان عبارتاند از شکمپرستی ۱۷۲، میگساری، شهوترانی ۱۷۳، حرص و شهرت طلبی، که صرفاً نامهایی برای انواع عشق، یا خواهشند که طبیعت این یا آن عاطفه را برحسب موضوعاتی، که به آنها مربوطند تبیین میکنند، زیرا مقصود ما از شکمپرستی، میگساری، شهوترانی، حرص و شهرتطلبی چیزی نیست مگر عشق، یا خواهش مفرط به خوردن، به نوشیدن، به زنان، به ثروت و شهرت. بهعلاوه چون تمییز این عواطف از هم صرفاً از حیث موضوعی است که به آن مربوطند، لذا ضد ندارند. زیرا، امساک، پرهیز از مسکرات، عفت، که ما بر حسب عادت آنها را ضد شکمپرستی، میگساری، شهوترانی مى دانيم، نه عاطفه اند و نه انفعال، بلكه صرفا نشان دهندة قدرت نفس بر اين عواطفند كه از انها جلوگیری میکند. بقیهٔ انواع عواطف را نمی توانم اینجا شرح دهم (زیرا آنها به تعداد تنوع موضوعاتشان متنوعند) و اگر می توانستم هم ضرورت نداشت. زیرا برای منظور من که عبارت است از تعیین قدرت عواطف و سلطهای که نفس بر آنها دارد تعریف کلی هر یک از عواطف کفایت میکند. مقصودم این است که برای ما کافی است که خصوصیات مشترک نفس و عواطف را بفهمیم، تا بتوانیم نوع و میزان قدرت نفس در حکومت بر عواطف و جلوگیری از آنها را مشخص سازیم. بنابراین، اگرچه میان این یا أن عاطفه عشق، نفرت یا خواهش، مثلاً عشق به فرزند و عشق به همسر اختلاف شدیدی موجود است، با این همه ضرورتی ندارد که از این اختلافات آگاهی یابیم. و یا دربارهٔ طبیعت یا منشأ این عواطف پژوهش بیشتری نماییم.

B .14۴ و C: «هر عاطعهای از هر انسانی».

۱۷۵. یعنی هر اندازه ذات و ماهیت یک فرد، با ذات و ماهیت فردی دیگر متفاوت باشد، به همان اندازه عواطف آنها با هم تفاوت خواهند داشت.

۱۷۶. لائين: irrationalis).

الانين: B. voluptuousness :A) luxuria و الانتين: ١٩٤٨. لاتين

۱۷۳. لاتين: libido) ۱۷۳

قضیهٔ ۵۹. در میان تمام عواطفی که به نفس انسان، از این حیث که فعال است، مربوطند عاطفه ای نیست که به لذت یا خواهش مربوط نباشد.

برهان: همان طور که تعریف کرده ایم، همهٔ عواطف به خواهش، لذت یا اَلم مربوطند. اما مقصود ما از اَلم چیزی است که به موجب آن قدرت فعالیت نفس کم یا از آن جلوگیری می شود (قضیهٔ ۱۱، همین بخش و تبصرهٔ آن) و بنابراین، نفس از این حیث که متحمل اَلم می شود، قدرت فعالیت آن کم یا از آن جلوگیری می شود. بنابراین عاطفه اَلمی نیست که به نفس، از این حیث که فعال است، مربوط باشد، بلکه از این حیث (به موجب قضیهٔ قبل) فقط عواطف لذت و خواهش به نفس مربوطند.

تبصره: من تمام افعالی را که ناشی از عواطفی هستند که به نفس، از این حیث که می فهمد، مربوطند، به ثبات ۱۷۹ اسناد می دهم، که آن را به شهامت ۱۸۰ و کرامت ۱۸۱ تقسیم می کنم. مقصود من از شهامت خواهشی است که به موجِب آن هر شخصی می کوشد تا فقط به حکم عقل وجودش را حفظ کند. مقصود از کرامت خواهشی است که به موجِب آن هر انسانی سعی می کند که فقط به حکم عقل به دیگران یاری رساند و میان آنها و خود پیوند دوستی برقرار کند. بنابراین، آن افعالی را که هدف از آنها فقط فایده رساندن به فاعل است، به شهامت نسبت می دهم و افعالی را که غرض از آنها فقط فایده رساندن به دیگران است به کرامت، و لذا امساک، پرهیز از مسکرات، و حضور نفس در خطر و غیر آنها از انواع شهامتند، در حالی که مدارا، گذشت و غیر آنها، از انواع کرامت. فکر می کنم که تاکنون عواطف اصلی و تزلزلات نفس را که از سه عاطفهٔ اولیه، یعنی خواهش، لذت و آلم ترکیب یافتهاند از طریق علل نخستین آنها تبیین و نشان داده باشم. از آنچه مذکور افتاد واضح

اما اسب به موجب شهوت اسبی و انسان به موجب شهوت انسانی. به همین ترتیب شهوات و امیال حشرات، ماهیها و پرنده ها نیز باید با یکدیگر متفاوت باشند. بنابراین، اگر چه هر فردی در ارتباط با طبیعت خود زندگی میکند و از آن لذت میبرد، با وجود این، حیاتی که از آن خرسند است و از آن تمتع میبابد چیزی نیست مگر تصور یا نفس آن فرد و بنابراین لذت یکی به همان اندازه با لذت دیگری فرق دارد که طبیعت یا ذات یکی با طبیعت و ذات دیگری متفاوت است. بالاخره از قضیهٔ پیشین بر میآید که لذتی که یک مست بردهٔ آن شده کاملاً متفاوت است با لذتی که نصیب یک فیلسوف شده است ۱۷۷۰ مطلبی که میخواستم طرداً للباب به آن اشاره کنم. این بود مطالبی دربارهٔ عواطفی که به انسان، از این حیث که مغتل است، مربوطند. آنچه میماند این است که چند کلمهای در خصوص عواطفی سخن بگویم که به انسان، از این حیث که فقال است، مربوطند.

قضیهٔ ۵۸. جز لذت و خواهشی که از نوع انفعالند لذات و خواهشهای دیگری هم هستند که به ما از این حیث که فعّالیم، مربوطند.

برهان: وقتی که نفس خود و قدرت فعالیت خود را تصور میکند، ملتذ می شود (قضیه ۵۳، همین بخش)، اما نفس، هر وقت که تصور درست یا تامّی را در می یابد، بالضروره خودش را ملاحظه میکند (قضیه ۴۳، بخش ۲) از سوی دیگر نفس (تبصره ۲، قضیه ۴۰، بخش ۲) بعضی از تصورات تام را در می یابد، و از این حیث که آنها را در می یابد، و یعنی از این حیث که قعال است (قضیه ۱، همین بخش) باز ملتذ می شود. به علاوه نفس، هم از این حیث که تصورات واضح و متمایز دارد و هم از این حیث که تصورات مبهم دارد، می کوشد تا در هستی خود پایدار بماند (قضیه ۹، همین بخش). اما مقصود ما از این کوشش خواهش است (تبصرهٔ قضیهٔ ۹، همین بخش). بنابراین، خواهش هم به ما از این حیث که می فهمیم ۱۷۰، یعنی (قضیهٔ ۱، همین بخش) از این حیث که فعالیم، مربوط است. مطلوب ثابت شد.

<sup>.(</sup>strength of character :C. fortitude :B و A) fortitudo الآتين: ۱۷۹

<sup>°</sup> ۱۸۵. لاتین courage:C.courage or magnanimity:B. strenght of the mind:A) animositas) محای آن قدرت نفس هم مناسب است.

۱۸۱. لاتین: high-mindedness :C. nobility :B. generosity :A) generositas) همان طور که مشاهده می شود، هبچ یک از این واژهها نه با مقاصد وی دفیقاً منظبق است و نه با مفاهیمی که حکمای ما از آنها می فهمند، بدکه ننها متضاد نیست و این هم کافی است زیرا چنانکه بارها اشاره شده است او خود نیز در زبان لاتین برای معانی خود الفاظی که دقیقاً با آنها منظبق باشد نیافته است.

۱۷۷. B: منان لذت أدم مست و لذت يك فيلسوف فرق قابل توجهي وجود دارد.

۱۷۸. یا «از این حیث که می اندیشیم». بعضی از مترجمین انگلیسی در تمام مواردی که ما در این صفحه «فهم» به کار بردیم از کلمه اندیشیدن و مشتقات آن استفاده کرده اند. قضیه ۵۸ در A به این صورت است: «جز لذات و آلامی که از نوع انفعالند لذات و آلام دیگری ...».

### تعريف عواطف

۱. خواهش همان ذات انسان است، از این حیث که تصور شده است که ذات انسان به موجب یکی از حالات خود موجّب به انجام دادن فعلی شده است.

شرح: در فوق، در تبصره، قضيه ٩، همين بخش، گفتيم كه خواهش ميلي است كه از أن أكَّاهيم، بهعلاوه ميل همان ذات انسان است، از اين حيث كه موجِّب به انجام دادن اعمالی شده است، که در حفظ وجودش وی را پاری میکنند. اما در همان تبصره توجه دادم که در حقیقت نمی توانم میان میل انسان و خواهش فرقی قائل شوم. زیرا چه انسان از میل خود آگاه باشد و چه نباشد، در هر حال میل همان است که هست و بنابراین برای اینکه مبادا مرتكب حشو قبيح شوم، نخواستم خواهش را با ميل توضيح دهم، بلكه كوشيدم تا از خواهش تعریفی بدهم که شامل جمیع کوششهای طبیعت انسانی باشد که ما آنها را با نام میل، خواهش، اراده، یا انگیزه مینامیم. زیرا ممکن بود بگویم که خواهش همان ذات انسان است، از این حیث که تصور شده است که ذات انسان موجّب به انجام دادن عملی شده است، اما از این تعریف نتیجه نمی شد (قضیهٔ ۲۳، بخش ۲) که نفس می تواند از خواهش یا میلش آگاه باشد و بنابراین برای آنکه بتوانم علت این آگاهی را نیز در تعریفم بگنجانم. لازم بود (به موجب همين قضيه) كه اين كلمات را بيفزايم «از اين حيث كه تصور شده است که ذات انسان به موجب یکی از حالات خود موجب به انجام دادن فعلی شده است» زیرا مقصود ما از حالت ذات ۱۸۲ انسان هر مزاجی از این ذات است. چه فطری باشد چه اکتسابی ۱۸۵ چه فقط تحت صفت فکر تصور شود و چه فقط تحت صفت بُعد و چه مربوط به هر دو صفت باشد. بنابراین مقصود من از كلمهٔ خواهش تمام كوششها، انگیزهها، میلها و ارادههای انسان است که متناسب با تغیر مزاج او تغیر می یابند و اغلب متضاد با یکدیگرند به طوری که انسان به راههای مختلف کشیده می شود و نمی داند که به کجا باز گردد.

۲. لذت تحول انسان از كمال كمتر به كمال بيشتر است.

٣. الم تحول انسان از كمال بيشتر به كمال كمتر است.

می شود که ما، به موجب علل خارجی، به طرق متعدد به حرکت در می آییم و مانند امواج دریاکه بر اثر بادهای مخالف به تلاطم در می آیند به این سو و آن سوکشیده می شویم و نمی دانیم چه پیش خواهد آمد و سرنوشت ما چه خواهد شد۱۸۲. به هر حال، من گفته ام که فقط عواطف متضاد عمدة نفس را شرح دادهام، نه تمام آنچه را ممكن است موجود باشد، زيرا با همان روشي كه ما در فوق دنبال كرديم، ميتوانيم بهآساني نشان دهيم كه عشق به پشیمانی، اهانت و شرمساری و غیر آن میپیوندد، اما فکر میکنم که تاکنون برای همه واضح شده است که ممکن است عواطف به طرق بسیار متعدد با هم ترکیب شوند و در نتیجه، انواع بسیاری حاصل آیند که خارج از احصا باشند. برای مقصود من کافی است که فقط عواطف اصلی را برشمارم و بقیه که بدانها نمی پردازم بیشتر غریب می نماید تا مهم ۱۸۳ این نکته در خصوص عشق باقی میماند که آن را خاطرنشان نساختهام و آن این است که بارها اتفاق افتاده است که وقتی از چیزی که مورد خواهش ماست لذت میبریم، بدن از آن تلذّذ، مزاج جدیدی می یابد که به موجب آن به گونهای دیگر موجب می شود به طوری که صور خیالی دیگری از اشیاء در آن نشأت می یابند و نفس شروع میکند به اینکه شیء دیگری را تخيل كند و بخواهد مثلاً وقتى كه چيزى را تخيل مىكنيم كه معمولاً از طعم آن لذت مى بريم، مي خواهيم كه از آن برخوردار شويم يعني آن را بخوريم. انما وقتي كه از آن برخوردار مي شويم، معده پر می شود و بدن مزاج جدیدی می یابد. بنابراین، اگر در این حال که بدن مزاج دیگری یافته است صورت خیالی آن غذا که حاضر است نمایان شود و در نتیجه کوشش یا خواهش به خوردن آن شدت یابد، در این صورت، این مزاج جدید بدن با این کوشش یا خواهش تضاد می یابد و در نتیجه حضور غذایی که آن را می خواستیم نفرت انگیز می شود و این نفرت همان است که ما آن را بیزاری یا بیمیلی مینامیم. اما دربارهٔ باقی مطالب، من از توجه دادن به آن حالات خارجی بدن که در عواطف دیده می شوند مانند ارتعاش، رنگ پریدگی، گریه کردن، خندیدن و امثال آن صرف نظر میکنم، زیرا آنها فقط به بدن مربوطند و هیچ رابطهای با نفس ندارند. هنوز اموری چند در خصوص تعاریف عواطف باقی است، بنابراین تعاریف را با افزودن نکاتی که باید مورد توجه قرار گیرد به ترتیب تکرار خواهیم کرد.

١٨٢. ١٤: طبيعت.

۱۸۵ «اکتسابی» در ترجمه های اتگلبسی نیست. در پاورقی متن لائین آمده است که اسپینوزا این کلمه را به ترجمه هلندی اتبک افزوده است.

۱۸۲. به گفته مولانا «پرکاهم در میان نند باد/ میندانم درکجا خواهم فتاد».

۱۸۳. B: آنها بیشتر کنجکاوان را ارضا میکند، تا کسانی را که به دنبال فایدهای هستند.

شرح: من میگویم «تحول» زیرا «لذت» خود کمال نیست، زیرا اگر انسان با کمالی که بدان تحول می یابد تولد می یافت، همان را بدون عاطفهٔ لذت دارا می شد، حقیقتی که واضحتر از این از ملاحظهٔ عاطفهٔ آلم، ظاهر خواهد شد، که متضاد با لذت است. در حقیقت هیچکس نمی تواند انکار کند که آلم عبارت است از تحول به کمال کمتر، نه خود کمال کمتر، زیرا انسان از این حیث که از کمالی ۱۸۰۶ برخوردار است ممکن نیست متألم باشد و ما نمی توانیم بگوییم که آلم عبارت است از فقدان کمال بیشتر، زیرا فقدان عدم است ولی عاطفهٔ آلم یک واقعیت است. بنابراین، این واقعیت باید تحول به کمال کمتر باشد یا واقعیتی که به موجب آن قدرت فعالیت انسان کم، یا از آن جلوگیری می شود (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش). از تعاریف خوشی، انگیزهٔ لذت بخش، افسردگی و غم می گذرم، زیرا آنها بیشتر به بدن مربوطند تا نفس و صرفاً انواع مختلف لذت یا آلمند.

۴. اعجاب تخیل شیئی۱۸۷ است که نفس در آن درنگ میکند، زیرا این تخیل خاص را با تخیلات دیگر ارتباطی نیست (نگاه کنید به قضیهٔ ۵۲ همین بخش و تبصرهٔ آن).

شرح: ما در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۸، بخش ۲ نشان داده ایم که چرا نفس از ملاحظهٔ شینی بلاواسطه به ملاحظهٔ شینی دیگر انتقال می بابد. گفتیم که سبب این است که صور خیالی این اشیاء با هم مرتبطند و طوری انتظام یافته اند که یکی به دنبال دیگری می آید. اما وقتی که صورت خیالی شیء جدیدی در میان باشد، نمی توان تصور کرد که وضع به همین منوال باشد، زیرا نفس در ملاحظه آن شیء درنگ می کند تا زمانی که علل دیگری آن را موجب به اندبشیدن دربارهٔ اشیاء دیگر کنند. بنابراین تخیل شیء جدید به اعتبار خود، دارای همان طبیعت ۱۸۸۸ تخیلات دیگر است و به همین دلیل من اعجاب را در میان عواطف دیگر قرار نمی دهم و دلیلی هم نمی بینم که چرا باید چنین کنم، زیرا این انصراف نفس از علت مثبتی که به وسیلهٔ آن از اشیاء دیگر انصراف یافته باشد نشأت نمی گیرد، بلکه صرفاً ناشی از فقدان علتی است که نفس را موجب می کند تا از ملاحظهٔ یک شیء به ملاحظهٔ شیء

دیگر بپردازد. بنابراین من تصدیق میکنم (همانطور که در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، همین بخش نشان داده ام) که فقط سه عاطفهٔ اولی یا اصلی وجود دارد، و آنها عبارت اند از لذت و آلم و خواهش، و یگانه علتی که مرا وادار ساخت تا از اعجاب سخن بگویم این است که عادهٔ به عواطف مخصوصی که از سه عاطفهٔ اصلی متفرع می شوند، وقتی که این عواطف به موضوعاتی مربوط باشند که دربارهٔ آنها اعجاب میکنیم، نامهای دیگری می دهیم و همین علت ما را وامی دارد تا تعریف بی اعتنایی را هم بیفزایم.

۵. بی اعتنایی تخیل شیئی است که در نفس آن قدر کم تأثیر می بخشد که حضور آن نفس را ببشتر به تخیل کیفیاتی وامی دارد که در آن نیستند، تا کیفیاتی که در آن هستند (نگاه کنید به تبصرهٔ قضیهٔ ۵۲، همین بخش). اینجا از تعاریف احترام و اهانت صرف نظر می کنم، زیرا تا آن حد که می دانم از آنها عاطفه ای ناشی نمی شود.

ع. عشق لذتي است كه همراه با تصور علت خارجي باشد.

The Passions of the Soul, part 2, article 79.

۱۹۰ به طوری که ملاحظه شد او ماهیت عشق را لذت همراه با تصور علت خارجی و وحدت عاشق را با معشوق از خصوصیات آن دانست. باید توجه داشت که او مانند اغلب اسلافش علاوه بر خصوصیت مذکور سه خصوصیت دیگر برای عشق قائل شده است. الف. عشق با تنوع معشوق از حیث کمال و نقص و بفا و فنا تنوع می باید و لذا عالیترین نوع عشق عشق به خداست که موجود سرمدی و بافی است. ب. عشق اسان به خدا از راه معرفت او به خداست. ح. عشق انسان به خدا با شناخت کامل خود و عواطف حود کامل می شود. مراجعه شود به:

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. II, p. 279.

۱۸۶ : ۱۵: «از هر درجه که باشد». یعنی ولو از کمالی کمتر،

A . ۱۸۷: موضوعی.

۱۸۸. یا «خصوصیت ذاتی».

۱۸۹. به احتمال قوی مقصود او از این بعضی دکارت است که عشق را به وحدت عاشق با معشوق تعریف کرده بست. مراجعه شود به:

۱۳. ترس ألم ناپایداری است ناشی از تصور امر آینده یا گذشته ای که در وقوع آن تا حدی شک داریم (نگاه کنید به تبصرهٔ ۲، قضیهٔ ۱۸، همین بخش).

شرح: از این تعاریف بر میآید که ممکن نیست ترس بدون امید باشد و امید بدون ترس. زیرا کسی که امیدوار است و در وقوع امری شک دارد، بنا به فرض شیئی را تخیل میکند که وجود آن امر را در آینده نفی میکند و لذا متالم میشود (قضیهٔ ۱۹، همین بخش) و در نتیجه در حالی که امیدوار است، از وقوع آن واقعه میترسد، همچنین کسی که میترسد یعنی دربارهٔ وقوع امری که مورد نفرت اوست شک دارد، او نیز شیئی را تخیل میکند که وجود آن واقعه را نفی میکند و لذا (قضیهٔ ۲۰، همین بخش) ملتذ میشود و در نتیجه، تا این حد امیدوار است که آن واقعه به وقوع نپیوندد.

۱۴. اطمینان لذتی است ناشی از تصور امر گذشته یا آیندهای که علت شک از آن زایل شده باشد.

۱۵. یأس اَلمی است ناشی از تصور امر گذشته یا آیندهای که علت شک از آن زایل شده باشد.

شرح: بنابراین، اطمینان از امید ناشی می شود و یأس از ترس، وقتی که تمام علل شک در وقوع امری زایل شده باشد، و این در صورتی واقع می شود که تخیل می کنیم که امر گذشته یا آینده حاضر است و آن را همچون شیء حاضر ملاحظه می کنیم، یا اشیاء دیگری را تخیل می کنیم که وجود اشیائی را که باعث شک ما می شوند نفی می کنند. زیرا، اگرچه ما هرگز نمی توانیم دربارهٔ وقوع امور جزئی متیقن باشیم (نتیجهٔ قضیهٔ ۳۱، بخش ۲)، اما با وجود این، اتغاق می افتد که دربارهٔ آن شک روا نمی داریم. زیرا، در جای دیگر شان داده ایم (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۹، بخش ۲) که شک نداشتن دربارهٔ امری فرق دارد با گذشته یا آینده همان طور ملتذ یا متآلم شویم که از صورت خیالی امر حاضر، چنانکه در فضیه یا آینده همان طور ملتذ یا متآلم شویم که از صورت خیالی امر حاضر، چنانکه در فضیه کند. ۱۶ شادی لذتی است همراه با تصور امری گذشته که برخلاف انتظار واقع شده باشد. ۱۶ افسوس آلمی است همراه با تصور امری گذشته که برخلاف انتظار واقع شده باشد. ۱۷ دلسوری آلمی است همراه با تصور امری گذشته که برخلاف انتظار واقع شده باشد. ۱۷ دلسوری آلمی است همراه با تصور امری گذشته که برخلاف انتظار واقع شده باشد. ۱۸ دلسوری آلمی است همراه با تصور امری گذشته که برخلاف انتظار واقع شده باشد. ۱۸ دلسوری آلمی است همراه با تصور امری گذشته که برخلاف انتظار واقع شده باشد. دلسوری آلمی است همراه با تصور امری گذشته که برخلاف انتظار واقع شده باشد. دلسوری آلمی است همراه با تصور امری گذشته که برخلاف انتظار واقع شده باشد.

۲ موهومیّت این را نشان داده ایم) و نه حتی خواهش عاشق برای وحدت با معشوقش، وقتیکه غایب است، و نه استمرار حضورش، وقتیکه حاضر است، زیرا ممکن است بدون هیچیک از این خواهشها عشق به تصور آید، بلکه مقصود از اراده شعفی است که معشوق به واسطهٔ حضور خود در عاشق به وجود می آورد، که به وسیلهٔ آن لذت عاشق تقویت و یا دستکم حفظ می شود.

٧. نفرت ألمي است كه همراه با تصور علت خارجي باشد.

توضیح: از توضیح تعریف قبلی ۱۹۱ به آسانی می توان دریافت که در اینجا به چه نکاتی باید توجه کرد (گذشته از این نگاه کنید به تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، همین بخش).

٨. تمايل ۱۹۲ لذتي است همراه با تصور شيئي كه بالعرض علت لذتي است.

٩. انزجار۱۹۳ المی است همراه با تصور شیئی که بالعرض علت الم است (به تبصرة قضیة ۱۵، همین بخش نگاه کنید).

۱۰. شیفتگی عشق به شیئی است که ما را به اعجاب می آورد.

شرح: در قضیهٔ ۵۲، همین بخش، نشان دادم که اعجاب از تازگی شیء ناشی می شود. بنابراین، اگر اتفاق افتد که شیئی را که از آن اعجاب می کنیم به کرات تخیل کنیم، در این صورت اعجاب ما از آن متوقف خواهد شد، و از اینجاست که می بینیم که عاطفهٔ شیفتگی به آسانی به عشق ساده تنزل می یابد.

۱۱. استهزا لذتی است ناشی از این تخیل که در شیء مورد نفرت ما چیزی هست که در خور تحقیر است.

شرح: ما از این حیث که شیئی را تحقیر میکنیم وجود آن را انکار میکنیم (تبصرهٔ قضیهٔ ۵۲، همین بخش)، اما از آنجا که همین بخش) و از این بابت ملتذ میشویم (قضیهٔ ۲۰، همین بخش)، اما از آنجا که فرض میکنیم که انسان از شیئی که آن را استهزا میکند نفرت دارد، نتیجه میشود که این لذت استوار نیست (نگاه کنید به تبصرهٔ قضیهٔ ۴۷، همین بخش).

۱۲. امید لذت ناپایداری است ناشی از تصور امر آینده یا گذشتهای که در وقوع آن تا حدی شک میکنیم.

A . ۱۹۱ تعاریف قبلی.

۱۹۲. لاتين: inclination) propensio).

AAT. لاتين: aversion). ۱۹۳

متداول كلمه به صورت زير تعريف شود:

۲۴. غمخواری عشقی است که انسان را طوری تحت تأثیر قرار می دهد که از خوشبختی دیگری خوشحال و از بدبختی او اندوهگین می شود.

شرح: دربارهٔ سایر خصوصیات حسد نگاه کنید به تبصرهٔ قضیهٔ ۲۴، و تبصرهٔ قضیهٔ ۲۳، همین بخش. اینها عواطف لذت و اَلم هستند که با تصور شیء خارجی به عنوان علت اَنها، اعم از علت بالذات، یا علت بالعرض همراهند. اکنون به ملاحظهٔ عواطف دیگری می پردازم که با تصور شیء درونی، به عنوان علت آنها، همراهند.

۲۵. از خود خرسندی لذتی است که از ملاحظهٔ خود ما و قدرت فعالیت خود ما پیدا شده است.

۲۶. فروتنی اَلمی است که از ملاحظهٔ ضعف یا بیچارگی خود ما پیدا شده است. «از خود خرسندی»، از این حیث که از آن لذتی را قصد میکنم که از ملاحظهٔ قدرت فعل ما پیدا می شود، با «فروتنی» متضاد است، اما از این حیث که از این لذتی را قصد میکنم که همراه با تصور فعلی است که معتقدیم به اختیار نفس ما انجام گرفته است با پشیمانی متضاد است، که آن را چنین تعریف میکنیم:

۲۷. بشیمانی المی است همراه با تصور فعلی که به عقیدهٔ ما به اختیار نفس ما انجام پذیرفته است.

شرح: ما در تبصرهٔ قضیهٔ ۵۱، همین بخش و قضایای ۵۲، ۵۴ و ۵۵، همین بخش و تبصرهٔ قضیهٔ اخیر، علل این عواطف را نشان داده ایم. در خصوص اختیار نفس نگاه کنید به تبصرهٔ قضیهٔ ۳۵، بخش ۲. به علاوه باید این نکته را متذکر شوم که شگفت آور نیست که همواره به دنبال تمام افعالی که معمولاً بد نامیده می شوند اَلم می آید و از پی افعالی که خوب نام گرفته لذت. زیرا از آنچه قبلاً گفته شده است به آسانی می توان دریافت ۱۹۲ که این امر بیشتر اثر تربیت است. زیرا والدین، با مردود شمردن افعال بد و مذمت مکرر فرزندانشان در وقت ارتکاب آن افعال و تشویق آنها به افعال خوب و تحسین آنها در وقت انجام دادن آن افعال باعث شده اند که عاطفهٔ اَلم با افعال بد و عاطفهٔ لذت با افعال خوب

مىكنيم رسيده باشد (تبصرة قضية ٢٢ و تبصرة قضية ٢٧، همين بخش).

شرح: میان دلسوزی و غمخواری ۱۹۴ ظاهراً فرقی نیست، جز اینکه شاید دلسوزی بیشتر به عاطفهٔ فردی ۱۹۵ مربوط است و غمخواری به عادت.

۱۹ لطف ۱۹۶ عشق به کسی است که به دیگری خیری رسانده باشد.

۲۰. قهر نفرت از کسی است که به دیگری شری رسانده باشد.

شرح: من می دانم که این اسامی در عرف عامه معانی دیگر دارد. اما مقصود من توضیح معانی کلمات نیست، بلکه مقصود بیان طبیعت اشیاء و نشان دادن آنها با کلماتی است که معانی متداول آنها با معانیی که من می خواهم بدانها بدهم کاملاً متضاد نباشد. تصور می کنم که این تنبیه برای همیشه کافی باشد. در خصوص علت این عواطف نگاه کنید به نتیجه ۱، قضیه ۲۷، همین بخش و تبصرهٔ قضیهٔ ۲۲، همین بخش.

۲۱. استعظام عبارت از این است که به علت عشق به کسی، او را بسیار بالاتر از آنچه هست قرار دهیم.

۲۲. استحقار عبارت از این است که به علت نفرت از کسی، او را بسیار پایین تر از آنچه هست قرار دهیم.

شرح: بنابراین، استعظام و استحقار، به ترتیب، آثار یا خصوصیات عشق یا نفرتند و لذا ممکن است استعظام به عشقی تعریف شود که انسان را به گونهای متأثر میسازد که معشوق را بسیار بالاتر از آنچه هست قرار میدهد و بر عکس استحقار به نفرتی تعریف شود که انسان را طوری متأثر میسازد که منفور را بسیار پایین تر از آنچه هست قرار میدهد (دربارهٔ این نکته نگاه کنید به تبصرهٔ قضیهٔ ۲۶، همین بخش).

۲۳. حسد نفرت است، از این حیث که انسان را تا آن حد تحت تأثیر قرار میدهد که از خوشبختی دیگری اندوهگین میشود و از بدبختی او خوشحال.

شرح: معمولاً حسد متضاد با غمخواری است که بنابراین ممکن است علی رغم معنای معنای (sympathy :C. compassion :B و A) misericordia به جای آن نرحم و همدردی هم

۱۹۵۵. مقصود از «عاطفهٔ فردی» عاطفهای است که مخصوص فردی یا افرادی است، همگانی نیست و از طریق عادت هم پیدا نشده است. شایستهٔ توجه است که در اینجا ترجمهٔ C با متن لاتین و نرحمههای دیگر فرق فاحش دارد! approval : C. favour :B و A) favor .۱۹۶ نفضًا بهجای تفضًل به انگلیسی "favor" بهجای تفضًل به انگلیسی "favor" بهجای

١٩٧. در اينجا ترجمه ها مختلف است. مما ترجمهٔ ١٠ را كه با ترجمهٔ فرانسه مطابق مينمايد مرجع دانستيم.

ابن صورت می توانیم تصور کنیم که ممکن است انسانی خود را بسیار ناچیز بینگارد، زیرا ممکن است ضمن آنکه با اندوه ضعف خود را در نظر می آورد چنین تخیل کند که مورد تحقیر همگان است، اگرچه در آن حال کمترین چیزی که همگان دربارهٔ آن می اندیشند تحقیر اوست. همچنین ممکن است انسانی خود را پست بینگارد، اگر او در حال حاضر چیزی را که در رابطه با آینده به آن تیقن ندارد از خود نفی کند، مثلاً وقتی که انکار می کند که نمی تواند چیزی را با تیقن تصور کند، و یا اینکه نمی تواند کاری را که شر و شرم آور نباشد بخواهد یا انجام دهد. همچنین وقتی که می بینیم که کسی که از روی ترس مفرط یا از شرم جرئت نمی کند کاری انجام دهد که همتایان او جرئت انجام دادن آن را دارند می گوییم که او خود را پست می انگارد. بنابراین می توانیم عاطفه ای را که من تذلل آن کمی می شود و بنابراین می توانیم عاطفه ای را که من تذلل ترچشمه می گیرد، تذلل از فروتنی ناشی می شود و بنابراین می توان تذلل را چنین تعریف کرد:

۲۹. تذلل آن است که شخص از روی الم خود را پستتر از أنچه هست بینگارد.

شرح: با وجود این، ما غالباً طبق عادت فروتنی را متضاد با استکبار میدانیم، اما این در صورتی است که ما بیشتر به آثار آنها توجه کنیم تا به طبیعت آنها، زیرا ما عادهٔٔ انسانی را مستکبر مینامیم که بسیار خودستایی میکند (تبصرهٔ قضیهٔ ۳۰، همین بخش) و جز دربارهٔ فضایل خود و رذائل دیگران سخن نمیگوید و میخواهد که برتر از دیگران باشد و باوقار و شکوهی رفتار میکند که آن خاص مردمی است که در مرتبهٔ بسیار بالاتر از او قرار دارند، برعکس ما کسی را فروتن میخوانیم که غالباً خجالت میکشد، به خطاهایش اعتراف میکند و دربارهٔ فضائل ۲۰۲ دیگران سخن میگوید، در برابر هر کسی سر تسلیم فرود میآورد، سر به زیر راه میرود و به آرایش نمیپردازد. عواطف فروتنی و تذلّل بسیار نادر است، زیرا نفس انسان ذاتاً، تا آنجا که میتواند با آنها به مقابله میپردازد<sup>۲۰۵</sup> (قضیهٔ نادر است، زیرا نفس انسان ذاتاً، تا آنجا که میتواند با آنها به مقابله میپردازد<sup>۲۰۵</sup> (قضیهٔ

ارتباط یابد. تجربه هم این را ثابت میکند، زیرا عادت و مذهب همه جا یکسان نیست ۱۹۸۰. بلکه برعکس آنچه در نظر عدهای مقدس است، در نظر عدهای دیگر نامقدس است و آنچه برای بعضی افتخارآمیز است برای بعضی دیگر ننگ آور است. بنابراین هر کس، برحسب آنکه چگونه تربیت شده باشد، از کاری که کرده است پشیمان خواهد شد یا به آن افتخار خواهد کرد ۱۹۹۹.

۲۸. استکبار ۳۰۰ آن است که شخص از روی «عشق به نفس» ۲۰۱ خود را برتر از آنچه هست میانگارد.

شرح: بنابراین استکبار با استعظام فرق دارد، زیرا دومی به شیء خارجی مربوط است و اولی به خود انسانی که خود را برتر از آنچه هست میانگارد. بنابراین همانطور که استعظام اثر یا خصوصیت عشق است استکبار اثر یا خاصیت «عشق به نفس» است. بنابراین ممکن است چنین تعریف شود که آن «عشق به نفس» یا «از خود خرسندی» است، از این حیث که شخص را طوری تحت تأثیر قرار می دهد که خود را برتر از آنچه هست میانگارد (نگاه کنید به قضیهٔ ۲۶، همین بخش). این عاطفه را متضادی نیست، زیرا هیچ کس از روی نفرت به خود، خود را خیلی پست نمیانگارد، یعنی هیچکس خود را از این حیث که تخیل می کند که نمی تواند این یا آن کار را انجام دهد خیلی پست نمیانگارد. زیرا انسان هر کاری را که تخیل می کند که نمی تواند انجام دهد ضرورهٔ آن را تخیل می کند و به موجب همین تخیل در وضعی قرار می گیرد که در حقیقت از انجام دادن آنچه تخیل می کند که نمی تواند کاری نمی تواند انجام دهد ناتوان می شود. بنابراین تا وقتی که تخیل می کند که نمی تواند کاری را انجام دهد موجب به انجام دادن آن کار نمی شود و در نتیجه انجام دادن آن برای وی ناممکن می شود ۲۰۲. با این همه اگر ما به آنچه فقط به عقیده مربوط است توجه کنیم، در نامه کنامه کن می شود ۲۰۲. با این همه اگر ما به آنچه فقط به عقیده مربوط است توجه کنیم، در

۲۰۳. لاتن self-despising or dejection :B. despondency :A)abjectio) بهجای آن تذلل مناسب امد که در فرهنگ ما ضد تکتر شعرده شده است (مراجعه شود به اخلاق ناصری، فصل پنجم). خود کمبینی هم مناسب است.

۲۰۴ الدربارة فضائل و افعال بزرگ دیگران.

۲۰۵. مفصود این است که نفس ذاتا این عاطفهها را نمیپذیرد، بلکه تا حد امکان علیه آنها به تکاپو و فعالیت ایردارد.

B .۱۹۸ نسبت به همه یکسان نیست.

A: ۱۹۹. A: بنابراین فقط تربیت تعیین خواهد کرد که انسان از هر کاری که کرده است بشیمان حواهد شد یا به آن افتخار خواهد کرد.

۲۰۰ در خصوص واژهٔ «استکبار» به پاورفی تبصرهٔ ۲۶، همین بخش مراجعه شود.

۲۰۱. به جای «عشق به نفس» حب نفس با فرهنگ ما مناسبتر است. اما مؤلف «عشق به نفس» به کار برده

۲۰۲. یعنی او تخیل میکند که فقط کار معینی را نمیتواند انجام دهد نه هر کاری را، پس انجام همان کار برای وی ناممکن میشود، نه هر کاری، نتیجه اینکه او از این حیث خود را حیلی بست و ناتوان نمیانگارد

بنابراین، حسرت واقعاً المی است متضاد با لذتی که از غیاب شیء منفور ناشی میشود (نگاه کنید به تبصرهٔ قضیهٔ ۴۷، همین بخش). اما، از آنجا که به نظر می آید که نام حسرت این عاطفه را با خواهش مربوط می کند، لذا من آن را به خواهش اسناد می دهم ۲۰۸.

۳۳. رفایت خواهش شینی است که در ما به این جهت به وجود آمده است که تخیل میکنیم که دیگران هم دارای همان خواهش هستند.

شرح: کسی که فرار میکند برای اینکه می بیند دیگران فرار میکند، می ترسد برای اینکه می بیند دیگران می ترسند، یا حتی به محض اینکه می بیند که دیگری دستش را سوزانیده است دست خود را به عقب میکشد و از جای خود حرکت میکند، چنانکه گویی او هم دست خود را سوزانیده است، گوییم که او از عاطفهٔ دیگری تقلید میکند، نه اینکه با دیگری رقابت میکند، سبب آن این نیست که ما می دانیم که علت تقلید با علت رقابت متفاوت است، بلکه سبب آن این است که ما بر حسب معمول تنها کسی را رقیب می خوانیم که چیزی را که ما خوب، مفید یا مطبوع می دانیم تقلید میکند. در خصوص علت رقابت، همچنین به قضیهٔ ۲۷، همین بخش با تبصرهٔ آن نگاه کنید. در اینکه چرا حسد معمولاً با این عاطفه در ارتباط است، به قضیهٔ ۳۲، همین بخش با تبصرهٔ آن مراجعه کنید.

۳۴. سپاسگزاری یا حق شناسی، خواهش یا کوششی است ناشی از عشق که به موجب آن می کوشیم تا نیکی کنیم به کسی که به موجب همان عاطفهٔ عشق به ما نیکی کرده است (قضیهٔ ۳۹ با تبصرهاش و قضیهٔ ۴۱، همین بخش).

۳۵. خیرخواهی خواهش نیکی به کسی است که مورد دلسوزی است (تبصرهٔ قضیهٔ ۲۷، همین بخش).

۳۶. خشم خواهشی است که ما را وامیدارد تا از روی نفرت به شخص مورد نفرت خود آزار برسانیم (قضیهٔ ۳۹، همین بخش).

۳۷. انتقام ۲۰۹ خواهشی است که از نفرت متقابل سرچشمه میگیرد و ما را وامی دارد تا به کسی که از روی نفرت به ما آزار رسانده است، آزار برسانیم (نتیجهٔ ۲، قضیهٔ ۴۰، همین بخش با تبصرهٔ آن).

۱۳ و ۵۲، همین بخش) و لذا، همان کسانی که دیگران آنها را بیش از همه متذلّل و فروتن می پندارند معمولاً جاه طلب ترین و حسود ترین مردمانند.

۳۰. سربلندی لذتی است همراه با تصور فعلی که انجامش دادهایم و خیال میکنیم که دیگران آن را میستایند.

۳۱. شرمساری اَلمی است همراه با تصور فعلی که خیال میکنیم که دیگران آن را نکوهش میکنند.

شرح: در خصوص این عواطف نگاه کنید به تبصرهٔ قضیهٔ ۳۰، همین بخش. اما باید توجه داشت که میان شرمساری و حیا فرقی موجود است. شرمساری اَلمی است که به دنبال فعلی پیدا میشود که از آن ننگ داریم، اما حیا خوف یا ترس از شرمساری است که انسان را از ارتکاب هر عمل ننگآوری باز میدارد. معمولاً حیا ضد وقاحت شمرده میشود که در حقیقت عاطفه نیست چنانکه در جای خود نشان خواهم داد، اما اسامی عواطف، چنانکه قبلاً گفته م، بیشتر حکایت از عرف و عادت میکنند، تا طبیعت آنها. به این ترتیب، تعهد خود را در خصوص توضیح عواطفی که از لذت و آلم ناشی میشوند، انجام دادم و اکنون به بیان عواطفی مبادرت میکنم که آنها را به خواهش اسناد می دهم.

۳۲. حسرت خواهش یا میل<sup>۲۰۶</sup> داشتن شیئی است که با یادآوردن شیء مذکور قوت میابد و در عین حال با یادآوردن اشیاء دیگری که وجود آن شیء را<sup>۲۰۷</sup> نفی میکنند از آن جلوگیری میشود.

شرح: همان طور که در گذشته به کرات گفته ایم، هر وقت که شیئی را به یاد می آوریم، به موجب آن ضرورة در وضعی قرار می گیریم که شیء مذکور را با همان عاطفه ملاحظه می کنیم که اگر حاضر بود ملاحظه می کردیم. از این وضع و کوشش، وقتی که بیداریم، با صور خیالی اشیائی که وجود آن شیء را نفی می کنند معمولاً جلوگیری می شود. بنابراین، هر وقت، که شیئی را به یاد می آوریم که ما را به گونه ای ملتذ می سازد، به موجب آن می کوشیم تا آن شیء را با همان عاطفه لذت به نظر آوریم که اگر حاضر بود، اما، از این کوشش با یاد آوردن چیزی که وجود آن شیء را نفی می کند، بلافاصله جلوگیری می شود.

۲۰۸. ای س این عاطفه را در میان عواطفی فرار می دهم که از خواهش ناشی می شوند.

<sup>.(</sup>vengeauce or revenge :B. vengeauce :A) vindicta لابين ٢٠٩

۲۰۷. یا«شیء مورد خواهش را».

۲۱۲ احلاق

۳۸. قساوت ۲۱۰ یا ددخویی ۲۱۱ خواهشی است که شخص را وامی دارد تا به کسی که مورد محبت یا دلسوزی ماست آزار برساند.

شرح: قساوت متضاد با رأفت است که انفعال نیست، بلکه قدرت نفس است که به موجب آن انسان از خشم و انتقام خود جلوگیری میکند.

۳۹. جبن خواهش اجتناب از شری بزرگتر است که از آن بیم داریم، با تحمل شری کوچکتر.

۴۰. جرئت خواهشی است که شخص را وامی دارد تا کاری انجام دهد که آن همراه با خطری است که همتایان او از مواجه شدن با آن می ترسند.

۴۱. «بزدل» به کسی گفته می شود که از خواهش او بهواسطهٔ ترس از خطری که همتایانش جرئت مواجهه با آن را دارند، جلوگیری شده است.

شرح: بنابراین، «بزدلی» چیزی نیست مگر ترس از شری که اغلب مردم از آن نمی ترسند و بنابراین من آن را در شمار عواطف ناشی از خواهش نمی دانم اما با وجود این برأن شدم که در اینجا به شرح آن بپردازم، زیرا «بزدلی» از این حیث که از خواهش جلوگیری می کند ضد راستین عاطفة جرئت است.

۴۲. بهت به کسی اسناد داده می شود، که از خواهش او به اجتناب از شری، به واسطهٔ اعجاب از شری که از آن می ترسد جلوگیری شده باشد.

شرح: بنابراین بهت نوعی بزدلی است، اما بهت از آنجا که از ترس مضاعف ناشی می شود، لذا ممکن است به راحتی چنین تعریف شود، ترسی است که انسان را چنان حیرتزده یا متزلزل می کند که نمی تواند شر را برطرف سازد. می گویم «حیرتزده»، از این حیث که می فهمیم از خواهش او به برطرف کردن شر به وسیلهٔ اعجابش جلوگیری شده است. همچنین می گویم متزلزل از این حیث که تصور می کنیم، از همین خواهش او به وسیلهٔ ترس از شر دیگری که همان قدر زجرش می دهد جلوگیری شده است، چنانکه نمی داند از کدام یک از این دو شر باید اجتناب ورزد (نگاه کنید به تبصرهٔ قضیهٔ ۳۹ و ۵۲، همین بخش). در خصوص بزدلی و جرئت نیز به تبصرهٔ قضیهٔ ۵۱، همین بخش نگاه کنید.

۴۳. ادب ۲۱۲ یا میانه روی خواهش انجام دادن اموری است که انسانها را خشنود می سازد و ترک آن اموری است که آنها را ناخشنود می کند.

۴۴. شهرتطلبی خواهش مفرط به سربلندی است.

شرح: شهرت طلبی خواهشی است، که باعث فزونی و قوت همهٔ عواطف می شود (قضایای ۲۷ و ۳۱، همین بخش) و به همین جهت است که به سختی ممکن است تحت نظر در آید، زیرا، تا وقتی که انسان مقهور خواهشی است مقهور این عاطفه نیز هست. سیسرون ۲۱۳ می گوید: بهترین انسانها بیش از همه مجذوب افتخارند، حتی فیلسوفانی که در بارهٔ تحقیر افتخار کتاب می نویسند نام خود را بر صفحهٔ عنوان آن می نگارند.

۴۵. شکمپرستی خواهش مفرط یا حتی عشق به خوشگذرانی است.

۴۶. میگساری خواهش مفرط و عشق به نوشیدن است.

۴۷. آز خواهش مفرط یا عشق به ثروت است.

۴۸. شهوترانی خواهش و عشق مُفرط ۲۱۲ به آمیزش جنسی است.

شرح: این خواهش به آمیزش جنسی چه مفرط باشد و چه نباشد، معمولاً شهوترانی نامیده می شود. به علاوه این پنج عاطفة اخیرالذکر (به طوری که در تبصرهٔ قضیهٔ ۵۶، همین بخش نشان داده ام) ضد ندارند، زیرا میانه روی نوعی شهرت طلبی است (به تبصرهٔ قضیهٔ ۲۹، همین بخش نگاه کنید)، و من قبلاً توجه داده ام که امساک، پرهیز از مسکرات و عفت، قدرت نفس را نشان می دهند نه انفعال آن را و با اینکه ممکن است آدم آزمند، شهرت طلب، یا ترسو از خوردن، نوشیدن یا آمیزش جنسی مفرط خودداری کند، با وجود این شهرت طلبی، و ترس اضداد شکم پرستی، میگساری یا شهوترانی نیستند، زیرا آدم آزمند معمولاً می خواهد در صورتی که به حساب دیگری باشد تا حدی که می تواند بخورد و بنوشد. آدم شهرت طلب هم، اگر امید داشته باشد، که رازش پوشیده می ماند از هیچ عملی خودداری نمی کند به سائقهٔ

۳۱۳. Cicero حکیم، حطیب، نویسنده و سیاستمدار نامدار رومی (۱۰۶ تا ۴۳ قبل از میلاد) در حکمت متمایل به حکمت آکادمی و در احلاق شیوه رواقبان دارد و در واقع از التقاطیون است.

۲۱۰. لاتين: cruelty) crudelitas).

<sup>(</sup>savageness :B. ferocity :A) saevitas الآنين: ۲۱۱

۲۱۲. لاتین: humanitas در تبصرهٔ قضبهٔ ۲۹، همین بخش آن را به انسانیت ترجمه کردیم. مترجمین انگلیسی هم بهجای آن کلماتی آورده بودند که با انسانیت مناسب بود. اما در اینجا به معنی ادب انسانی است که مترجمین انگلیسی هم بهجای آن این کلمات را آوردهاند: A و ۲۰: politness :B. courtesy.

۲۱۴، در B «مفرط» نیست.

این شیء بیندیشد تا آن شیء.

شرح: من نخست مىگويم كه عاطفه يا انفعال نفس تصوري است مبهم، زيرا ما نشان دادهایم (قنسیهٔ ۳، همین بخش) که نفس فقط از این حیث منفعل است که دارای تصورات ناقص یا مبهم است. بعد میگویم که نفس بهوسیلهٔ آن برای بدن خود یا هر جزئی از بدن خود قدرت بودنِ بیشتر یا کمتر از آنچه قبلاً بوده تصدیق میکند. زیرا همهٔ تصوراتی که ما از اجسام داریم، بیشتر به مزاج بالفعل بدن ما دلالت میکنند تا طبیعت جسم خارجی (نتیجهٔ ۲، قضیهٔ ۱۶، بخش ۲)، اما این تصوری که شکل ۲۱۸ عاطفه را میسازد باید به مزاج بدن یا جزئی از آن دلالت کند یا مبیّن آن باشد، یعنی مزاجی که در بدن یا جزئی از بدن بر اثر آنکه قدرت فعل یا نیروی بودنش افزایش یا کاهش یافته، تقویت شده یا از آن جلوگیری شده است پیدا میشود. با این همه باید توجه داشت که وقتی که میگویم قدرت بودن بیشتر یا کمتر از آنچه قبلاً بوده، مقصودم این نیست که نفس مزاج حاضر بدن را با گذشته مقایسه میکند، بلکه مقصود این است که تصوری که شکل عاطفه را میسازد، در خصوص بدن چیزی را تصدیق میکند که به راستی ۲۱۹ مستلزم واقعیتی بیشتر یا کمتر از آن است که قبلاً بوده است. به علاوه از آنجا که ذات نفس (قضیهٔ ۱۱ و ۱۳، بخش ۲) عبارت است از تصديق وجود بالفعل بذن خود و باز از أنجاكه مقصود ما ازكمال خود ذات شيء است، نتیجه میشود که وقتی که نفس بتواند در خصوص بدن خود یا جزئی از آن چیزی را تصدیق کند که مستلزم واقعیتی است بیشتر یا کمتر از آنچه قبلاً بوده است، در این صورت به كمال بيشتر يا كمترى تحول مى يابد. بنابراين وقتى كه در بالا گفتيم كه، قدرت تفكر نفس افزایش یا کاهش می یابد مقصودم جز این نبوده است که نفس از بدن خود یا بعضی از اجزای آن تصوری میسازد که مبین واقعیتی بیشتر یا کمتر از آن است که قبلاً در خصوص آن تصدیق کرده است. زیرا ارزش تصورات و قدرت بالفعل فکر بهوسیلهٔ ارزش موضوع ۲۲۰ سنجيده ميشود. بالاخره من افزودهام كه با حضور اين تصور، خود نفس موجّب ميشود که بیشتر دربارهٔ این شیء بیندیشد تا آن شیء، برای آنکه گذشته از طبیعت اَلم یا لذت كه در قسمت اول تعريف بيان شده است طبيعت خواهش را هم بيان كرده باشم. همین شهرتطلبی به اعمال زشت آنها، تمایل بیشتری نشان خواهد داد. آدم ترسو هم آنچه را نمیخواهد انجام میدهد، زیرا اگر چه آدم آزمند برای نجات خود تمام ثروتش را به دریا میریزد، با وجود این، همچنان آزمند میماند، و اگر شهوتران به طریقی متألم شود که نتواند خود را بهطور معمول ارضا کند، با وجود این، او همچنان شهوتران خواهد ماند. بهطور کلی این عواطف بیشتر به خود میل و عشق مربوطند تا به اعمال خوردن و نوشیدن. در نتیجه ممکن نیست چیزی متضاد با این عواطف باشد، جز شرافت و قوت نفس، چنانکه بعداً نشان خواهیم داد.

تعاریف غیرت و سایر تزلزلات نفس را مسکوت میگذارم هم به این جهت که آنها از عواطفی ترکیب شده اند ۲۱۵ که قبلاً به تعریف آنها پرداخته ام و هم به این جهت که بسیاری از آنها را نامی نیست ۲۱۶ و این واقعیت نشان می دهد که برای مقاصد حیات ۲۱۷ همین قدر که اینها را به طور کلی بشناسیم کفایت میکند. به علاوه، از تعاریف عواطفی که توضیح دادم بر می آید که آنها همه از حواهش، لذت یا الم ناشی می شوند یا به عبارت بهتر فقط این سه عاطفه هستند که به حسب تنوع روابط وعلامات خارجی خود به نامهای مختلف نامیده می شوند. بنابراین، اگر به این عواطف اولیه و به آنچه در فوق دربارهٔ طبیعت نفس گفته شده توجه کنیم می توانیم عواطف را از این حیث که به نفس مربوط می شوند به شرح زیر تعریف کنیم.

### تعاريف عمومي عواطف

عاطفه، که حال انفعالی نفس نامیده می شود، تصوری است مبهم، که نفس به وسیلهٔ آن برای بدن خود یا هر جزئی از بدن خود قدرت بودن بیشتر، یا کمتر از آنچه قبلاً بوده تصدیق می کند و با وجود این، افزایش قدرت خود نفس موجب می شود که بیشتر دربارهٔ

۲۱۸، C: وافعیت.

۲۱۹، یا «واقعا»

۲۲۰. یعنی شیء مورد فکر

۲۱۵. از انگیزههایی ناشی شدهاند.

<sup>718.</sup> بیش از اسپیتوزا دانای نزرگ یونان ارسطو نبر در مواردی اعتراف کرده بود که بعضی از احوال نفس و فضائل از اسپیتوزا دانای نزرگ یونان ارسطو نبر در مواردی اعتراف کرده بود که بعضی از احوال نفس و فضائل از در زبان یونانی نامی نیست. مراجعه شود به: Nicomachan Ethics. BK.2. chap.7. 1108a و الاخلاق ترجمهٔ اسحق. صفحات ۹۸، ۹۸ و ۱۹۰۰. خواجه نصیرالدین طوسی دانای بزرگ ایران اسلامی، نیز پس از حصر الواع فضائل می نویسد: و از ترکیب بعضی با بعضی فضیلتهای می اندازه تصور توان کرد، بعضی را نامی خاص بود و بعضی را نود. اخلاق ناصری، فصل جهارم از مقاصد، ص ۸۰

۲۱۷. یا «مقاصد عملی»

### در خصوص بندگی انسان یا قوت عواطف ۲۱۷

است که با اینکه بهتر را می بیند، غالباً مجبور می شود که از بدتر پیروی کند. تا در این بخش، در نظر دارم دلیل این امر را بیان کنم و همچنین نشان دهم که در عواطف چه چیز خیر است و چه چیزی شر. ولی پیش از شروع، لازم است چند کلمهای بهعنوان پیشگفتار دربارهٔ کمال و نقص و خیر و شر بگویم.

کسی که تصمیم گرفته است که کاری انجام دهد و آن را بهپایان رسانده است، کارش كامل است، نه فقط به اعتقاد خودش، بلكه به قضاوت هركس كه انديشه و هدف فاعل را بهدرستی میداند یا گمان میکند که میداند، مثلاً اگر کسی کاری را میبیند ( که من فرض میکنم که هنوز تمام نشده است) و میداند که قصد فاعل ساختن خانه است، در این صورت، آن را ناقص می خواند و برعکس، اگر ببیند که آن کار مطابق قصد فاعل پایان یافته است آن را کامل مینامد. ۲ اما اگر کسی کاری را ببیند که شبیه آن را هرگز ندیده و از قصد فاعل هم آگاه نباشد، واضح است كه نخواهد دانست كه آن كاركامل است يا ناقص. بهنظر می آید که معنای نخستین این کلمات همین باشد. اما بعدها که انسانها شروع به ساختن تصورات كلى كردند و نمونههايي از خانهها، ساختمانها، برجها و جز اينها را به تصور آوردند و نمونهای را بر نمونهٔ دیگر ترجیح دادند، هر کس آنچه را از اشیاء یک نوع مطابق تصور کلی خود میافت کامل خواند و برعکس آنچه را که با تصور کلی او مطابق نمینمود ناقص نامید، اگر چه سازندهاش اندیشهٔ خود را کاملاً تحقق بخشیده باشد. ۵ بهنظر نمی آید که علت اطلاق کلمات کامل و ناقص به اشیاء طبیعی که ساختهٔ دست انسان نیست نیز جز این باشد، زیرا انسانها برحسب عادت، از اشیاء طبیعی هم، مانند اشیاء مصنوعی تصوراتی کلی میسازند که آنها را نمونههای آن اشیاء منظور میدارند، و چنین میانگارند که طبیعت هم در کار خود آنها را بهعنوان «نمونه» در نظر دارد، زیرا چنین میپندارند که طبیعت بدون غایت کاری نمی کند. بنابراین وقتی که در طبیعت شیئی می بینند که با آن ۳. در نرحمهٔ B آمده است: «نگاه کنید به Ovid, Metam, VII. 20». در پاورقیهای آینده دربارهٔ Ovid سخن

Pollock, Spinoza, p. 234-235.

بخش چهارم'

# در خصوص بندگی انسان یا قوّت عواطف

من ناتوانی انسان را در تسلّط بر عواطف خود و جلوگیری از آنها بندگی مینامم. زیراکسی كه تحت سلطة عواطف خويش است مالك خود نيست، بلكه تا آن حدّ دستخوش اتّفاق أ

١. از آنجا كه در بخش سوم درباره طبيعت عواطف سخن گفته شد، لذا مناسب آمد كه در اين بخش فضائل و رذائل (اموری که در میان فیلسوفان فضائل و رذائل شناخته شدهاند) مورد بحث قرار گیرد. مطالب این بخش را مى توان به دو قسمت مهم تقسيم كرد. مؤلف در قسمت اول بر اين نكته تأكيد مى كند كه فرقى كه فيلسوفان ميان فضائل و عواطف گذاشتهاند غبرقابل دفاع است (قضیه ۱ تا ۱۸). و در قسمت دوم تأکید بر این نکته میکند که تصور ما از رفتار انسان در واقع مبتنی بر نوشته های فیلسوفان است، اما به طریقی که مخصوص خود ماست (از تبصره قضيه ۱۸ تا ۷۳) اين قسمت به سه مطلب عمده تاظر است: الف. رابطة سعادت با فضيلت (تبصرة قضية ۱۸ تا قضیهٔ ۲۸). ب. منشأ و طبیعت جامعه (قضیهٔ ۲۹ تا ۴۰). ج. معنای فضیلت بهطور کلی و معنای فضائل خاص

 ۲. اسپینوزا اصطلاح «اتفاقی» fortuitous را در مقابل ضروری قرار می دهد (Letter 56) و امری را ضروری اصطلاح مىكند كه صرفاً اثر ذات و منتشى ار أن باشد، مثلاً وجود عالم كه به عقيده وى صرفاً اقتضاى ذات الهي و منتشى از اوست و هيچ علت و عامل خارجي را در آن مدخليتي نيست. برعكس امري را اتفاقي مينامد كه نه اقتضاي ذات، بلکه اثر علل و عوامل خارجی باشد و لذا میگویدکسی که تحت سلطهٔ عواطف خویش است مالک خود نیست يعنى كه تحت تأثير علل وعوامل خارجي است و لذا دستخوش اتفاق است و اعمال و افعالش برخلاف اقتضاى ذات و بهعبارت دیگر برخلاف حکم عقل است. خلاصه چنانکه بهتدریج روشنتر خواهد شد بهنظر وی مانند نظر عالب عارفان و فرزانگان ما آزاد کسی است که از قیدوبند عواطف رسته و اعمال و افعالش بهدسنور عقل است و یرعکس بنده کسی است که در قیدوبند عواطف یعنی شهوان، میلها، خواهشها و هواهای نفس حود است: به گفتهٔ فرزانهٔ طوس ابوالقاسم فردوسی «این گسسته خرد است که در بند است نه کسی که پای بند خرد است» و یا چنانکه عارف بزرگ ما جلال الدين مولوي سروده است: شاه خود اين صالح است أزاد اوست/ني اسير حرص و فرج است و گلوست.

۴. بهطیریکه ملاحظه می شود، او کمال مطلق را انکار میکند و در معنی نخستین آن را مرادف با تمام و نسبی مىداند. بنابرابن نهتنها كمال، بلكه نقص نيز نسبى خواهد بود اما چنانكه «يولوك» توجه داده است نسبت به انجام قصد خاصی. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

۵. یا «اکر چه سمکن است به نظر سازندهاش کامل شده باشد».

«تصور نمونهای» که از آن شیء دارند کاملاً سازگار نیست فکر میکنند که طبیعت اشتباه كرده و راه خطا رفته و شيء مذكور را ناقص گذاشته است. لذا مشاهده ميشود كه انسانها عادةً كلمات كامل و ناقص را، بيشتر از طريق توهم، به اشياء طبيعي اطلاق ميكنند، تا از راه علم راستین. ما در ذیل بخش اول این کتاب نشان دادیم که طبیعت هیچ فعلی را برای غایتی انجام نمی دهد، زیرا موجود سرمدی و نامتناهی که ما آن را خدا یا طبیعت میخوانیم، با همان ضرورتی که وجود دارد عمل هم میکند (قضیه ۱۶، بخش ۱)، و لذا، دلیل یا علت فعل خدا یا طبیعت، با دلیل وجود او یکی است و همیشه یکسان است پس همانطوركه وجود او بدون غايت است، فعل او نيز بدون غايت است، نه وجودش را أغاز و انجامی است و نه فعلش را.۶ بنابراین آنچه علت غائی نامیده می شود چیزی نیست مگر همان میل<sup>۷</sup> انسان، از این حیث که علت اولی یا اصلی هر چیزی اعتبار شده است. مثلاً وقتى كه مىگوييم كه سكونت علت غائى اين يا آن خانه است، مقصود ما تنها اين است که انسان از آنجا که فوائد زندگی خانهنشینی را تصور کرده، به ساختن خانه تمایل یافته است. بنابراین، سکونت، از این حیث که علت غائی اعتبار شده میل جزئیی بیش نیست و این میل در واقع علتی فاعلی است که علت نخستین اعتبار شده است، زیرا انسانها معمولاً از علل اميال خود غافلند. چنانكه قبلاً بارها گفتهام، انسانها از افعال و اميال خود آگاهند، اما از علل موجبهٔ آنها غفلت دارند. این عقیدهٔ متداول توده را که طبیعت گاهی اشتباه میکند و راه خطا میرود و اشیاء ناقص بهوجود میآورد از جملهٔ آن عقاید نادرستی به حساب می آورم که در ذیل بخش اول به بررسی آنها پرداختم. بنابراین، کمال و نقص، در واقع، فقط حالات فكرند، يعني مفاهيمي هستند كه آنها را عادة از مقايسة افراد یک نوع، یا مصادیق یک جنس، با هم، به وجود می آوریم و به همین جهت است که در تعریف ۶، بخش ۲ گفتهام که مقصود من از واقعیت و کمال یک چیز است، زیرا ما عادةً تمام جزئیات طبیعت را به یک جنس برمیگردانیم که جنس الاجناس نامیده شده است،

یعنی «مفهوم موجود» <sup>۸</sup> که علیالاطلاق شامل همهٔ اشیاء جزئی طبیعت <sup>۱</sup> میشود. و از آنجا که همهٔ اشیاء جزئی طبیعت را به این جنس برمیگردانیم، به مقایسه آنها با یکدیگر می پردازیم و درمی یابیم که بعضی از اشیاء نسبت به بعضی دیگر از وجود یا واقعیت کمتری بهره مندند، گوییم که بعضی کاملتر از بعضی دیگرند، و از آنجا که به اشیاء اخیر <sup>۱</sup> اموری را، از قبیل حد و پایان و ضعف و جز آن اسناد می دهیم که مستلزم نفیند، لذا آنها را ناقص می خوانیم، نه به این جهت که چیزی که جزء طبیعت آنها بوده مفقود است یا طبیعت مرتکب خطا شده است، بلکه به این جهت که آنها نفس ما را به قوّت و شدّت اشیائی که کاملشان می نامیم متأثر نمی سازند. زیرا تنها چیزی متعلّق به طبیعت شیء است که از ضرورت طبیعت علت فاعلی نشات می گیرد بالضروره واقع می شود، و هر چه از ضرورت طبیعت علت فاعلی نشأت می گیرد بالضروره واقع می شود. ۱۱

اما در خصوص خیر و شر باید توجه داشت که این اصطلاحات در نفس اشیاء به چیز مثبتی دلالت نمیکنند و آنها چیزی جز حالات فکر یا مفاهیمی که از مقایسة اشیاء با یکدیگر ساختهایم نیستند، زیرا ممکن است یک چیز در زمان واحد هم خوب باشد و هم بد و هم نه خوب و نه بد، مثلاً موسیقی برای آدم مالیخولیایی خوب است، برای شخص سوگوار بد است، در صورتی که نسبت به آدم کر نه خوب است و نه بد. اما، با وجود این، اصطلاحات مذکور باید حفظ شود. زیرا، از آنجا که میخواهیم از انسان تصوری بسازیم که آن را بهعنوان نمونة طبیعت انسانی در مد نظر قرار دهیم، لذا لازم است که این اصطلاحات را برای استعمال به معنایی که گفتهام حفظ کنیم. بنابراین، در صفحات بعد، مقصود من از خیر هر چیزی است که مسلماً میدانیم که بهوسیلهٔ آن میتوانیم به نمونه طبیعت انسانی که مدّ نظر قرار داده ایم تقرّب بابیم. و برعکس مقصود از شر، هر چیزی است که مسلماً میدانیم که بهوسیلهٔ آن میتوانیم به نمونهٔ است که مسلماً می دانیم که ما را از تقرّب بدان نمونه باز می دارد. به علاوه من انسانها را با

بعنی، همان طور که خدا واجب الوجود است، واجب الفعل نیر است، و همان طور که وجودش را غاینی نیست و
 بی آغاز و بی انجام یعنی سرمدی است، فعلش نیز بدون غایت و بی آغاز و انجام و سرمدی است. ملاحظه می شود که هم علت غایی را انکار می کند و هم حدوث زمانی عالم را.

۷. متن لاتین و ترجمهٔ B میل است. اما نرجمه های A و C خواهش است. از آنجا که میں به انسان اضافه سده، به کار بردن خواهش به جای آن بلامانع است.

٨. ١) . بغولة هستي.

٩. با «همة استحاب طبيعت». تبايسته توجه است كه اطلاق واژه اشخاص به همة موجودادت طبيعت اعم ار انسان و غير انسان در فلسفة ما متداول است.

۱۰. بعنی اشایی که از وجود واقعیت بهرهٔ کمتری دارند.

۱۱ مقسود اللكه وجود و ماهیت اشیاء بالضروره از ضرورت طبیعت علت فاعلی آنها بعنی خدا ناشی می شود. كه او هم نوحد وجودات اشناء است. و هم مدوّت دوات آنها، و لذا ممكن لیست از آنها چنزی كم و كاست شود با خطابی در طبیعت واقع گردد.

را اعتبار میکنیم چیزی نمی یابیم که وجودشان را ضرورةً وضع یا رفع کند.۱۷

۴. من اشیاء جزئی را از این حیث ممکن عام ۱۸ مینامم که هر گاه عللی را که باید موجد آنها باشد مورد توجه قرار می دهیم، نمی دانیم که آیا این علل موجب به ایجاد آنها هستند یا نه.۱۹

من در تبصرهٔ ۱، قضیهٔ ۳۳، بخش ۱، میان ممکن خاص و ممکن عام فرقی قاتل نشدم، زیرا آنجا لازم نبود که میان آنها دقیقاً فرق بگذارم.

۵. در قضایای آینده "۲ از عواطف مخالف عواطفی را قصد میکنم که با اینکه از نوع واحدند، انسان را به مسیرهای مختلف میکشانند، مانند شکمپرستی و آز که با وجود اینکه هر دو نوع از نوع عشقند، مخالف یکدیگرند البته نه بالطبع، بلکه فقط بالعرض.

۶. مقصود خود را از عاطفه نسبت به شیء آینده، کنونی و گذشته، در تبصرهٔ ۱ و ۲، قضیهٔ ۱۸، بخش ۳ شرح دادهام، که خواننده به آنجا مراجعه کند. اما اینجا، این نکته باید مورد توجه قرار گیرد که ما فاصلهٔ زمانی را، مانند فاصلهٔ مکانی، تا حد معینی می توانیم به طور متمایز تخیل کنیم، یعنی همان طور که اشیائی که متجاوز از دویست پا از ما فاصله دارند یا بعدشان از مکان ما بیش از آن است که بتوانیم به طور متمایز تخیل کنیم، معمولاً چنین به نظر می آید که همهٔ آنها به یک اندازه از ما دورند. ۲۱ چنانکه گویی در سطح واحدی قرار دارند، همین طور آن اشیائی که تخیل می کنیم فاصلهٔ زمان وجودشان از زمان حاضر بیش از آن است که عادةً بتوانیم آنها را به طور متمایز تخیل کنیم، چنین به نظر می آید همهٔ بیش از آن است که عادةً بتوانیم آنها را به طور متمایز تخیل کنیم، چنین به نظر می آید همهٔ بیش از آن است که عادةً بتوانیم آنها را به طور متمایز تخیل کنیم، چنین به نظر می آید همهٔ

توجه به درجهٔ نزدیکی یا دوریشان از آن نمونه، کامل تر یا ناقص تر مینامم ۱۲ زیرا قبل از هر چیز باید توجه داشت که وقتی که ما میگوییم فردی از کمال کمتر به کمال بیشتر، و یا بالعکس، از کمال بیشتر به کمال کمتر تحوّل یافته است مقصود این نیست که از ذاتی یا صورتی به ذات یا صورت دیگر تغیّر یافته است ۱۲. مثلاً اسب اگر به انسان تغیّر یابد، همان اندازه تباه میشود که اگر به حشره تغیّر یابد، بلکه مقصود این است که قدرت فعالیت او، از این حیث که از طبیعتش برمیآید ۱۲ افزایش یا کاهش یافته است. بالاخره همان طور که گفته ام، معمولاً از کمال، واقعیت را قصد میکنم، یعنی ذات هر شیئی را، از این حیث که وجود دارد و به طریق خاصی عمل میکند، بدون توجه به دیمومت آن. نمی توان گفت که شیء جزئی، به این دلیل کامل تر است که وجودش زمان بیشتری دوام می یابد زیرا ممکن نیست دیمومت اشیاء به موجب ذواتشان تعیّن یابد، به دلیل آنکه ذوات اشیاء مستلزم زمان مخصوص و معیّنی نیست، بلکه هر چیزی چه از کمال بیشتر بهره مند باشد و چه از کمال کمتر، همواره قادر خواهد بود که به وجود خود با همان نیرویی که آن را آغاز کرده است ادامه دهد. بنابراین، از این حیث، همه اشیاء برابرند.

### تعاريف

۱. مقصود من از خیر چیزی است که یعین داریم که برای ما مفید است.

۲. بر عکس، مقصود من از شر چیزی است که یغین داریم که ما را از برخورداری از خیر بازمیدارد<sup>۱۵</sup> (در خصوص این تعاریف نگاه کنید به انتهای پیشگفتار بالا).

٣. من اشیاء جزئی را از این حیث ممکن خاص ۱۶ مینامم که وقتی که تنها ذات آنها

۱۷. یعنی مستلزم وجود یا عدم آنها باشد.

۱۸. لاتين: possible) possibiles).

۱۹۸ درگذشته هم گفته شده که اسپینوزا هم مانند قرون وسطالیان، به پیروی از اینسینا و دیگر فیلسوفان مسلمان، در آثار خود اصطلاحات واجبالوجود، ممتنعالوجود و ممکنالوجود را بهکار برده است. اما چنانکه در فوق مشاهده شد، ممکنالوجود را دوگونه اعتبار نموده و با واژههای contingentes و prossibites دلالت کرده است، که ما مجای آنها، در ربان فارسی بهترتیب اصطلاحات ممکن به امکان خاص و ممکن به امکان عام بهکار بردیم. چنانکه ملاحظه شد، مفصود از ممکن به امکان خاص شیبی است که نظر به ذاتش، بدون نوحه به علتش، به واحب باشد و نه ممتنع. مقصود از ممکن به امکان عام شینی است که علتش شناخته شده است. اما نمی دانیم که به فعل موجب شده است، یا نه. بابراین، او این دو اصطلاح را به دو اعتبار به اصطلاح ممکن به امکان خاص اسلامیان و قرون وسطانیان اطلاق کرده است.

۲۰. ۸: در صفحات آینده.

۸ ۲۱ و B: عادة أنها را در فاصلة مساوى تخيل مىكىيم.

۱۲. به طوری که ملاحظه می شود، او خیر و شر و کمال و نقص مطلق را انکار می کند و بدین ترتیب با ادیان الهی و برخی از نظامهای فلسفی به مخالفت می بردازد.

C. ۱۳: از ذاتی یا واقعیتی به ذات یا واقعیت دیگر تغیر بافته است.

۱۲. یا «فهمیده میشود»

A.14: از داشتن هر چیز خوب بازمی دارد.

۱۶. لاتین: contingent) این تعریف منطبق است با تعریف ممکن حاص در فلسفة ما که گویند نه وجودش ضروری است و نه عدمش. و در قضیهٔ ۱۱، همین بخش تصریح میکند که مقصود از ممکن به امکان عام و ممکن به امکان خاص لاضروری است.

آنها به یک اندازه از زمان حاضر دورند.۲۲ و همه را به لحظهٔ واحدی از زمان برمیگردانیم.

۷. مقصود من از غایت ۲۳ که هر کاری را به خاطر آن انجام می دهیم میل ۲۲ است.

۸. مقصود من از فضیلت و قدرت یک چیز است، یعنی (قضیهٔ ۷، بخش ۳) فضیلت، از این حیث که به انسان مربوط است، ذات یا طبیعت انسان است، از این حیث که قدرت انجام دادن اموری را دارد که فهم آنها به حسب قوانین طبیعتش امکان می یابد.

### اصل متعارف

در طبیعت هیچ شیء جزئی نیست که شیء دیگری قویتر و قدرتمندتر از آن نباشد، بلکه در برابر هر شیء جزئی مفروض شیء مفروض دیگری هست که قویتر از آن است، که می تواند شیء اول را از میان بردارد.

قضیهٔ ۱. چیز مثبتی ۲۵ که در تصور ۲۶ نادرست، هست به واسطهٔ حضور چیز درست، از این حیث که درست است زایل نمی شود ۲۷.

The Philosophy of Spinoza, vol. II, p. 236.

۱۲۷. به طوری که در گذشته هم کم و بیش اشاره شد، از جمله اصول فلیفی اسپیتوزا این اصل است که هر چیزی به به به بواسطهٔ چیزی قویتر از خود و در نتیجه هر عاطفهای به واسطهٔ عاطفهای قویتر از آن، از بین می رود، نه با چیز دیگر، مثلاً علم. مقصودش از چیز مثبت که در تصور نادرست هست، عاطفه است و لذا طبق اصل مذکور تأکید می کند که به صرف حضور چیز درست، که همان علم است، زایل نمی شود، بلکه با عاطفهای قویتر از خود زایل خواهد شد در مثال خورشید که در تبصرهٔ ذبل آمنه این تخیل که خورشید در فاصلهٔ دوبست قدمی قرار دارد، تصوری مهم و کاذب است، ولی با وجود این عاطفهای که بر اثر حرارت و نور آن، که موجب عقده به قرب آن می شود، در ما پذیدار گشته، امری مثبت است که به صرف حصور امر صادق یعنی علم و شناخت واقعی زایل نمی شود. همان طور که در این قضیه ثابت کرد که عاطفه با علم زابل نمی شود، در قضیهٔ ۲ تا ۷ همین بخش مبرهن خواهد ساخت که عاطفه با اراده هم زایل نحواهد شد.

برهان: نادرستی چیزی نیست مگر فقدان شناخت، که لازمهٔ تصورات ناقص است (قضیهٔ ۳۵، بخش ۲) و این تصورات چیز مثبتی ندارند که به موجب آن نادرست خوانده شوند (قضیهٔ ۳۳، بخش ۲)، برعکس، از این حیث که به خدا مربوطند درستند (قضیهٔ ۳۳، بخش ۲). بنابراین چیز مثبتی که در تصور نادرست موجود است، اگر بهواسطهٔ حضور امر درست از این حیث که درست است زایل شود، لازم میآید که تصور درست بهواسطهٔ نفس خود از بین رفته باشد، که (قضیهٔ ۴، بخش ۳) نامعقول است. بنابراین شیء مثبتی که الی آخر. مطلوب ثابت شد.

تبصره: ممكن است اين قضيه واضحتر از اين، از نتيجه ۲، قضيه ۱۶، بخش ۲ فهمیده شود. زیرا تخیل تصوری است که بیشتر به مزاج موجود بدن انسان دلالت میکند تا طبیعت جسم خارجی، أن هم البته نه به طور متمایز، بلکه مبهم که خطای نفس از اینجا ناشی می شود. مثلاً وقتی که به خورشید می نگریم تخیل می کنیم که تقریباً در فاحله دویست قدمی ما قرار دارد و تا وقتی که از فاصلهٔ واقعی آن غفلت داریم، در این خطا باقی میمانیم. اما وقتی که واقعیت را درمییابیم۲۸ این خطا از بین میرود، اما نه آن تخیّل، یعنی تصور خورشید که طبیعت آن را فقط از این حیث که بدن را تحت تأثیر قرار مىدهد مىنماياند، و لذا، اگر چه به فاصله واقعى آن پى ببريم، با وجود اين باز تخيل میکنیم که در نزدیکی آن قرار داریم. زیرا همانطور که در تبصرهٔ قضیهٔ ۳۵، بخش ۲ نشان دادهایم، علت این که خورشید را تا این اندازه نزدیک به خود تخیّل میکنیم این نیست که از فاصلهٔ واقعی آن غافلیم، بلکه به این علت است که نفس حجم خورشید را درست از این حیث که بدن را متأثر میسازد تصور میکند. همینطور، وقتی که اشعهٔ خورشید، روی آب میافتد و بهسوی چشمان ما منعکس میشود، در این حال، با اینکه جای واقعی آن را می دانیم، تخیّل میکنیم که در داخل أب است و امر از این قرار است، در خصوص تخیلات دیگری که نفس به وسیلهٔ آنها فریب می خورد، چه به مزاج طبیعی بدن دلالت کنند یا به افزایش و یا به کاهش قدرت فعالیت آن، آنها نه متضاد با حقیقت خواهند بود و نه با حضور خود حقیقت را از بین خواهند برد. و ما می دانیم که اگر از شری ترس کاذب داشته باشیم، وقتی که راجع به آن اطلاع درستی بیابیم، ابن ترس از بین می رود، اما همین طور،

A . ۲۲ و B: همهٔ آنها را در فاصله مساوی زمانی از زمان حاضر تخیل میکنیم.

۲۳. لاتين: end) finis).

۲۴ یا «خواهش» متن لاتین میل است (appetitus) مترجمین انگلیسی آن را به خواهش (desire) ترجمه کردهاند ولهسن تأکید میکند که مقصود اسپینوزا از عابت همان هدف و مقصودی است که ما انسانها افعال خود را برای رسیدن به آن انجام میدهیم. برای مربد اطلاع مراجعه شود به:

۲۵. ۲۰ كيفيت مثبتي.

<sup>.</sup> ۲۶. چنانکه کراراً توجه داده شده است مقصود از تصور علم و ادراک و اعم از نصور به معنای مصطلح و تصدیق ...

<sup>.</sup>۲۸ یعنی به فاصنهٔ واقعی خورشید از ما پی میبریم.

برعکس هم میدانیم که اگر از شر مسلمالوقوعی بترسیم، وقتی که اطلاع کاذبی دربارهٔ آن بیابیم آن ترس از بین خواهد رفت. بنابراین، این تخیلات با حضور حقیقت، از این حیث که حقیقت است، ناپدید نمیشوند، بلکه به علت پیدایش تخیلات دیگری که قویتر از آنها هستند و وجود حاضر آن متخیلات را رفع میکنند، ناپدید میشوند همان طور که در قضیهٔ ۱۷، بخش ۲ نشان دادهام.

قضیهٔ ۲. ما، از این حیث که جزئی از طبیعتیم که ممکن نیست به ذات خود و بدون اجزای دیگر به تصور آید، منفعلیم.

برهان: به ما وقتی منفعل گفته می شود که در ما چیزی پدید آید که ما فقط علت ناقص آن باشیم (تعریف ۲، بخش ۳)، یعنی (تعریف ۱، بخش ۳) چیزی که ممکن نیست فقط از قوانین طبیعت ما استتناج شده باشد، بنابراین ما از این حیث که جزئی از طبیعتیم که ممکن نیست به ذات خود و بدون اجزاء دیگر به تصور آید، منفعلیم. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳. نیرویی که انسان بهوسیلهٔ آن در هستی خود پایدار میماند محدود است و قدرت علل خارجی بهطور بینهایت ۲۱ بر آن تفوق دارد.

برهان: این از اصل متعارف بخش ۴ واضح است. زیرا، در صورتی که انسانی موجود باشد، شیء دیگری مثلاً «الف» موجود خواهد بود که قویتر از آن است و با فرض این که «الف» وجود دارد، وجود شیء دیگری، مثلاً «ب»، موجود خواهد بود، که قویتر از آن است، و همین طور تا بینهایت. در نتیجه قدرت انسان به وسیلهٔ قدرت شیء دیگر محدود است، و قدرت علل خارجی به طور بینهایت بر آن تفوّق دارد. مطلوب شاست،

قضیهٔ ۴. غیر ممکن است انسان جزئی از طبیعت نباشد، و فقط تغیراتی را بپذیرد که به واسطهٔ طبیعتش فهمیده میشود و او خود علت تام آنهاست ۳۰.

برهان: قدرتی که به موجب آن اشیاء جزئی، و در نتیجه انسان، وجود خود را حفظ مىكنند همان قدرت خدا۲۱ يا طبيعت است (نتيجة قضية ۲۲، بخش ۱)، نه از اين حيث كه نامتناهي است، بلكه از اين حيث كه ميتواند با ذات بالفعل انسان ظاهر شود (قضية ٧، بخش ٣). بنابراین قدرت انسان از این حیث که بهواسطهٔ ذات بالفعل او ظهور می یابد جزئی از قدرت نامتناهی خدا یا طبیعت یعنی ذات اوست (فضیهٔ ۳۴، بخش ۱). این اولین نکتهای است که لازم بود به ثبوت برسد. به علاوه اگر ممکن می بود که انسان هیچ تغیّری را نپذیرد، مگر آن را که به صرف طبیعت او قابل فهم است، نتیجه ابن میشد که (قضایای ۲ و ۶، بخش ۳) او زوالپذیر نباشد، بلکه بالضروره برای همیشه موجود باشد. اما، این وجود ضروری باید از علتی ناشی شود که قدرتش متناهی و یا نامتناهی است، یعنی، یا از صرف قدرت انسان نشأت میگیرد که قادر است تغیراتی را که از علل خارجی ناشی می شوند از خود دور سازد، و یا از قدرت نامتناهی طبیعت که به موجب آن همهٔ اشیاء جزئی، طوری هدایت شدهاند که انسان نمی تواند تغییراتی را بپذبرد، مگر آنهایی را که برای حفظ وجودش به کار می آیند. اما حالت اول (بهموجب قضیهٔ پیشین، که برهانش كلى و قابل اطلاق به همه اشياء جزئي است) نامعقول است. بنابراين اگر ممكن ميبود که انسان تغیّراتی را نپذیرد، مگر آنهایی را که فقط بهوسیلهٔ طبیعتش قابل فهم است و در نتیجه او (همان طور که نشان دادهام) بالضروره برای همیشه موجود باشد، این ضرورت باید از قدرت نامتناهی خدا ناشی شود. و در نتیجه (قضیهٔ ۱۶، بخش ۱)، نظام کل طبیعت از این حیث که تحت صفات فکر و بعد به تصور آمده، باید از ضرورت طبیعت الهی، از این حیث که اعتبار شده است که با تصور انسانی متعین است، قابل استنتاج باشد و از این برمی آبد، که (قضیهٔ ۲۱، بخش ۱) انسان نامتناهی است، و این بهموجب بخش ال این برهان نامعقول خواهد بود. بنابراین، غیرممکن است انسان فقط تغیراتی را بپذیرد، که خود علت تام أنهاست. مطلوب ثابت شد.

۲۹. کلمهٔ «بینهایت» در متن لاتین و نرجمه های A و ۲ هست. در ترجمهٔ B نیست! به جای آن «بسبار» به کار برده شده است. بنابراین باید چنین گفت: و قدرت تفقق علل خارجی بر آن بسیار است. اتما شایستهٔ نوجه است که در برهان قضیهٔ ۱۵، همین بخش که به این قضیه ارجاع می شود، در متن لاتین به جای نامتناهی، نامحدود به کار رفته که به نظر می آید درست همین باشد. بنابراین یا در اینجا متن لاتین غلط است یعنی غلط چاپی است و یا اسپیوزا در این مورد هم مانند سایر موارد اصطلاح و شامد هم عقیده خود را تعییر داده است!

٣٠٠. نا. بغارسي حز أنجه بمواسطة طبيعتش فهميده شده و خود علب أبها اسب للديرد.

٣١. ١٠. فدرت بالفعن خدا.

در خصوص بندگی انسان یا قوّت عواطف ۲۲۷

«قدرت پایداری در هستی» میگیرد که بنابراین ممکن نیست از این قدرت جلوگیری شود و یا زایل گردد، مگر به وسیلهٔ یک علت جسمانی (قضیهٔ ۴، بخش ۳)<sup>۲۲</sup> که بدن را تحت تأثیر حالتی قرار می دهد که متضاد با آن (قضیهٔ ۵، بخش ۳) و قویتر از آن است (اصل متعارف ۱، همین بخش). به این صورت نفس (قضیهٔ ۱۲، بخش ۲) تحت تأثیر تصور حالتی قرار می گیرد که قویتر از اولی و متضاد با آن است، یعنی (به موجب تعریف عمومی عواطف) از عاطفهای متأثر می شود، که قویتر از اولی و متضاد با آن است که وجود عاطفه اولی را نفی یا زایل می کند. بنابراین ممکن نیست از عاطفهای جلوگیری شود و یا زایل گردد، مگر به وسیلهٔ عاطفهای متضاد که قویتر از آن است. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: یک عاطفه از این حیث که به نفس مربوط است، ممکن نیست از آن جلوگیری شود و یا زایل گردد، مگر بهوسیلهٔ تصور یک حالت بدنی متضاد و قویتر از حالتی که متحمل آن هستیم. زیرا عاطفهای را که تحمّل میکنیم ممکن نیست از آن جلوگیری و یا زایل گردد، مگر بهوسیلهٔ عاطفهای که متضاد با آن و قویتر از آن است (قضیهٔ ۷، همین بخش)، یعنی (به موجب تعریف عمومی عواطف) ممکن نیست زائل شود، مگر بهوسیلهٔ تصور یک حالت بدنی متضاد و قویتر از حالتی که آن را تحمل میکنیم.

قضیهٔ ۸. شناخت خیر و شر، چیزی نیست، مگر عاطفهٔ لذّت و اَلم، از این حیث که از آنها آگاهیم ۲۳.

برهان: ما چیزی از خیر یا شر مینامیم که برای حفظ وجود ما مفید یا مضر باشد (تعاریف ۱ و ۲، همین بخش) یعنی (قضیهٔ ۷، بخش ۳) ما چیزی را خیر یا شر مینامیم که به قدرت فعالیت ما میافزاید، یا از آن میکاهد، آن را تقویت یا از آن جلوگیری میکند. بنابراین، وقتی که (تعریف لذّت و اَلم در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، بخش ۳) درمی یابیم که چیزی لذّت یا المی در ما ایجاد میکند آن را خیر یا شر مینامیم و لذا شناخت خیر و شر،

نتیجه: از اینجا برمی آید که انسان بالضروره همیشه دستخوش انفعالات است و از نظام معمول طبیعت پیروی و متابعت میکند و تا آن اندازه که طبیعت اشیاء اقتضا میکند، خود را با آن سازگار میسازد.

قضیهٔ ۵. نیرو و افزایش هیچ انفعالی و پایداری آن در هستی با قدرتی که به موجِب آن میکوشیم تا در هستی خود پایدار بمانیم، تعریف نمی شود، بلکه با قدرت یک علت خارجی در مقایسهٔ آن با قدرت ما تعریف می شود.

برهان: ممکن نیست هیچ انفعالی با صرف ذات ما تبیین شود (تعریف ۱ و ۲، بخش ۳)، یعنی (قضیهٔ ۷، بخش ۳)، ممکن نیست قدرت انفعالی به وسیلهٔ قدرتی که به موجب آن ما میکوشیم تا در هستی خود پایدار بمانیم تعریف شود، اما (همأن طور که در قضیهٔ ۱۶، بخش ۲ نشان داده شده)، بالضروره باید به وسیلهٔ قدرت علت خارجی در مقایسهٔ آن با قدرت ما تعریف شود. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۶. نیروی هر انفعال، یا عاطفهای، ممکن است طوری بر بقیه افعال انسان یا قدرت او تفوق یابد که این عاطفه سخت ملازم او باشد.

برهان: نیرو و افزایش هر انفعالی و پایداری آن در هستی، بهوسیلهٔ قدرت یک علت خارجی در مقایسهٔ آن با قدرت ما تعریف می شود و بنابراین (قضیهٔ ۳، همین بخش) می تواند به قدرت انسان فائق آید. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۷. ممکن نیست از عاطفهای جلوگیری شود و یا زائل گردد، مگر بهوسیلهٔ عاطفهای متضاد که قویتر از آن است.

برهان: عاطفه، از این حیث که به نفس مربوط است تصوری است که نفس به موجب آن، برای بدن قدرتی، بیشتر یا کمتر از آنچه قبلاً داشته تصدیق می کند (بنا به تعریف عمومی عواطف که در پایان بخش سوم آمده است) بنابراین، هر وقت که عاطفهای بر نفس مستولی شود، در همان وقت، حالتی به بدن دست می دهد، که به موجب آن قدرت فعالیتش افزایش یا کاهش می یابد. به علاوه این حالت بدن (قضیة ۵، همین بخش) از علت خود

۳۲. منن لاتین و بعضی ترجمه ها «قضیهٔ ۶، بخش ۲» است که درست نیست.

٣٣. يعنى خير، چه طبيعى باشد، چه اخلاقى همان لذّت است، شر هم چه طبيعى باشد، چه اخلاقي همان اَلم است، پس ميان خير و شر و لذّت و اَلم فرقى موجود نيست، همان طور كه ميان فضيلت و رذيلت و لذّت و اَلم و فضيلت و عاطفه فرقى موجود نيست. پس خير و شر عبارت است از لذّت و اَلم، و شناخت خير و شر هم عبارت است از آگاهى از لذّت و اَلم.

در خصوص بندگی انسان یا قوت عواطف ۲۲۹

خیالی شیء حاضر است و در نتیجه عاطفه نسبت به شیء آینده یا گذشته در شرایط مساوی ضعیفتر از عاطفه نسبت به شیء حاضر است.

قضیهٔ ۱۰ از شیء آیندهای که آن را نزدیک به زمان حاضر تخیّل میکنیم شدیدتر از آن متأثر خواهیم شد که تخیّل کنیم، که زمان وجودش از زمان حاضر بسیار دور است<sup>۲۱</sup>. و همینطور از تذکار چیزی که تخیّل میکنیم که کمی پیش واقع شده است شدیدتر از آن متأثر خواهیم شد که تخیّل کنیم که خیلی پیش از این وقوع یافته است.

برهان: زیرا وقتی که تخیّل میکنیم که شینی به زودی حاضر خواهد شد یا از زمان وقوعش مدت زیادی نگذشته است، چیزی را تخیّل میکنیم، که حضور شیء مذکور را کمتر از وقتی نفی میکند که تخیل میکردیم که زمان وجودش در آینده یا در گذشته از زمان حاضر فاصلهٔ بیشتری دارد، (چنان که خود بدیهی است) و بنابراین (قضیهٔ ۹، همین بخش) نسبت به آن با شدت بیشتری متأثر خواهیم شد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: از آنچه در تعریف ۶، همین بخش خاطرنشان ساختیم، نتیجه میشود که اگر اشیانی از زمان حاضر بیش از آنچه بتوان با تخیل مشخص کرد فاصله داشته باشند، ولو آنکه بداییم. آنها از یکدیگر فاصله زمانی بسیار دارند، همه به نحوی ضعیف و یکسان ما را متآثر میسازند.

قضیهٔ ۱۱. عاطفهٔ مربوط به شیئی که آن را ضروری تختل میکنیم، در شرایط یکسان قویتر است از عاطفهٔ مربوط به شیئی، که ممکن عام و ممکن خاص است یعنی ضروری نیست.

برهان: از این حیث که شیئی را ضروری تخیل میکنیم وجودش را تصدیق میکنیم و برعکس، از این حیث که آن را غیرضروری تخیل میکنیم به انکار وجودش میپردازیم (تبصرهٔ ۱، قضیهٔ ۳۳، بخش ۱) و لذا (قضیهٔ ۹، همین بخش)، عاطفهٔ مربوط به شیء ضروری در شرایط یکسان قویتر است از عاطفهٔ مربوط به شیئی که ضروری نیست.

چیزی نیست مگر تصور لذّت یا آلم، که بالضروره از خود عاطفهٔ لذّت یا آلم ناشی می شود (قضیهٔ ۲۲، بخش ۲) اما این تصور با عاطفه وحدت دارد، همان طور که نفس با بدن وحدت دارد (قضیهٔ ۲۱، بخش ۲) یا، به عبارت دیگر (همان طور که، در تبصرهٔ قضیهٔ ۲۱، بخش ۲ نشان داده ایم) در واقع این تصور از خود عاطفه، یعنی (به موجب تعریف عمومی عواطف) از تصور حالت بدن جدا نیست، مگر فقط در مفهوم. بنابراین شناخت خیر و شر، چیزی نیست مگر خود عاطفهٔ لذّت و آلم از این حیث که از آن آگاهیم. مطلوب ثابت شد.

قضیه ۹. عاطفهای که علت آن را بالفعل حاضر تخیّل می کنیم قویتر از آن است که حضور این علت را تخیل نکنیم.

برهان: تخیّل تصوری است که نفس به موجب آن شیئی را همچون حاضر به نظر می آورد (به تعریف تخیّل در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷، بخش ۲ نگاه کنید)، که با وجود این، بیشتر به مزاج بدن انسان دلالت می کند، تا به طبیعت شیء خارجی (نتیجهٔ ۲، قضیهٔ ۱۶، بخش ۲). بنابراین تخیّل (به موجب تعریف عمومی عواطف)، از این حیث که به مزاج بدن دلالت می کند عاطفه است. اما شدت تخیّل (قضیهٔ ۱۷، بخش ۲)، تا وقتی است که ما چیزی را که وجود حاضر شیء خارجی را رفع کند تخیّل نکنیم، و لذا عاطفهای که علت آن را چنین تخیل کنیم. که بالفعل حاضر است، شدیدتر، یا قویتر از آن است که حضور علت آن را تخیّل نکنیم. مطلوب ثابت شد.

تبصره: وقتی که (در قضیهٔ ۱۸، بخش ۳) گفتم صورت خیالی شیء آینده یا گذشته همان عاطفه را در ما به وجود می آورد که صورت خیالی شیء حاضر، صریحاً خواننده را متوجه کردم، که این فقط، تا آنجا درست است، که ما فقط به صورت خیالی خود آن شیء نظر داشته باشیم، زیرا طبیعت صورت خیالی یکسان است، چه اشیاء را حاضر تخیل کنیم و چه نکنیم، اما منکر نشدیم که اگر اشیائی را که حضور وجود حاضر شیء آینده را رفع میکنند، همچون حاضر به نظر آوریم، این صورت خیالی ضعیفتر خواهد شد. این استثنا را مسکوت گذاشتم، زیرا تصمیم داشتم که در این بخش از قوت عواطف سخن بگویم.

نتیجه: صورت خیالی شیء گذشته، یا آینده، یعنی شینی که آن را در رابطه با گذشته یا آینده به استثنای زمان حاضر، ملاحظه میکنیم، در شرایط مساوی ضعیفتر از صورت

۳۱. مثلا اکر کسی تحیل کند فردا می میرد، نسبت به مرگ نرس بیشتری خواهد داشت تا وقتی که تخیل کند که لک سال دیگر خواهد مرد، با اگر کسی حال کند که دیروز مرتکب جنایتی شده است از آن جنابت بیشتر متأثر خواهد شد با وفنی که نحیل کند که مثلا یک سال پیش آن جنابت را مرتکب شده است. خلاصه نظر این است که زمان در شدت و صعف نائر مؤثر است.

برهان: از این حیث که شیئی را ممکن خاص تخیّل میکنیم، از صورت خیالی هیچ شیء دیگری که وجود آن را وضع کند متأثر نمی شویم (تعریف ۳، همین بخش) بلکه برعکس (بنا به فرض) اشیاء معیّنی را تخیّل میکنیم که وجود حاضر آن را رفع میکنند، اما از این حیث که تخیّل میکنیم که آن شیء به زمان گذشته مربوط است فرضاً به تخیّل چیزی می پردازیم که شیء مذکور را به خاطر می آورد یا صورت خیالی آن را برمی انگیزد (قضیه ۱۸، بخش ۲ با تبصره اش) و لذا به این ترتیب باعث می شود که آن را همچون شیء حاضر به نظر آوریم (نتیجه قضیه ۱۸، بخش ۲) بنابراین (قضیه ۹، همین بخش) عاطفهٔ مربوط به ممکن خاص، که می دانیم در زمان حاضر موجود نیست، در شرایط یکسان بسیار ضعیفتر از عاطفهٔ مربوط به شیء گذشته است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۴. ممکن نیست شناخت درست خیر و شر، از این حیث که شناخت درست است، از عاطفه ای جلوگیری کند، بلکه فقط از این حیث که به عنوان عاطفه اعتبار می شود از آن جلوگیری می کند.

برهان: عاطفه تصوری است که نفس به واسطهٔ آن قدرت وجود بدن خود را بیشتر یا کمتر از آنچه قبلاً داشته است تصدیق میکند (به موجب تعریف عمومی عواطف). و بنابراین، (قضیهٔ ۱، همین بخش) در آن چیز مثبتی که ممکن باشد با حضور حقیقت، زایل شود، موجود نیست و در نتیجه شناخت درست خیر و شر، از این حیث که درست است، از عاطفه جلوگیری نمیکند. اما از این حیث که عاطفه است (به قضیهٔ ۸، همین بخش نگاه کنید)، در صورتی که قویتر از آن عاطفه باشد، از آن جلوگیری میکند (قضیهٔ ۷، همین بخش). مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۵. خواهشی که از شناخت درست خیر و شر ناشی می شود ممکن است به وسیلهٔ خواهشهای متعدد دیگری که از عواطف مستولی بر ما ناشی می شوند از بین برود و یا از آن جلوگیری شود.

برهان: از شناخت درست خیر و شر، از این حیث که آن (قضیهٔ ۸، همین بخش) عاطفه است، ضرورةً خواهشی ناشی می شود (تعریف ۱ عواطف، بخش ۳)، که شدت آن

قضیهٔ ۱۲. عاطفهٔ مربوط به شیئی که میدانیم در زمان حاضر وجود ندارد ولی آن را ممکن عام تخیل میکنیم در شرایط یکسان قویتر از عاطفهٔ مربوط به شیئی است که ممکن خاص است.

برهان: ما وقتی که شیئی را ممکن خاص تخیل میکنیم جز صورت خیالی این شیء از صورت خیالی هیچ شیء دیگری که بتواند وجود آن را وضع کند متأثر نمی شویم (تعریف ۳، همین بخش)، بلکه برعکس (بنا به فرض) ما اشیائی را تخیل میکنیم که وجود حاضر آن را رفع میکنند. ولی وقتی که شیئی را تخیل میکنیم که در آینده ممکن عام است اشیائی را تخیل میکنید (تعریف ۴، همین بخش)، یعنی که رتبصرهٔ ۲، قضیهٔ ۱۸، بخش ۳) امید یا ترس را می پرورانند و لذا عاطفهٔ مربوط به شیئی که ممکن عام است قویتر است. مطلوب ثابت شدد ۲۰.

نتیجه: عاطفهٔ مربوط به شیئی که میدانیم در زمان حاضر وجود ندارد ولی آن را ممکن خاص تخیل میکنیم، بسیار ضعیفتر از آن است که شیء مذکور را حاضر تخیل کنیم.

برهان: عاطفهٔ مربوط به شینی که آن را در زمان حاضر موجود تخیل میکنیم قویتر از آن است، که آن را همچون آینده تخیل کنیم (نتیجهٔ قضیهٔ ۹، همین بخش) و بسیار قویتر از آن خواهد بود اگر تخیل کنیم که شیء آینده، از زمان حاضر فاصلهٔ بیشتری دارد (قضیهٔ ۱۰، همین بخش). بنابراین عاطفهٔ مربوط به شیئی که در تخیل، زمان وجود آن را از زمان حاضر بسیار دور می یابیم ضعیفتر از آن خواهد بود که آن را حاضر تخیل کنیم و با وجود این، (قضیهٔ ۱۲، همین بخش) قویتر از آن که آن را همچون ممکن خاص تخیل کنیم و لذا عاطفهٔ مربوط به شیئی که ممکن خاص است بسیار ضعیفتر از آن است که شیء مذکور را حاضر تخیل کنیم. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۳. عاطفهٔ مربوط به ممکن خاص که می دانیم در زمان حاضر موجود نیست، در شرایط یکسان بسیار ضعیفتر از عاطفهٔ مربوط به شیء گذشته است.

۲۳۲ اخلاق

متناسب با شدت عاطفهای است که از آن نشأت می گیرد (قضیهٔ ۳۷، بخش ۳). اما از آنجا که این خواهش (بنا به فرض) از این امر ناشی می شود که ما چیزی را درست می فهمیم، لذا نتیجه می شود که آن خواهش در ما از این حیث که فعالیم به وجود می آید (قضیهٔ ۳، بخش ۳) ۲۶. و بنابراین باید فقط به وسیلهٔ ذات ما فهمیده شود (تعریف ۲، بخش ۳). و در نتیجه قوت و فزونی آن، باید فقط به وسیلهٔ قدرت انسان تبیین شود (قضیهٔ ۷، بخش ۳). اما خواهشهایی که از عواطف مستولی بر ما ناشی می شوند در شدت متناسب با این عواطفند و بنابراین قوت و فزونی آنها (قضیهٔ ۵، همین بخش)، باید به واسطهٔ قدرت علل خارجی تبیین شود، قدرتی، که در مقایسه با قدرت ما به طور نامحدود۲۲ بر آن تفوق دارد (قضیهٔ ۳، همین بخش)، و لذا خواهشهایی که از این عواطف نشأت می گیرند، ممکن (قضیهٔ ۳، همین بخش)، و لذا خواهشهایی که از این عواطف نشأت می گیرند، ممکن است شدیدتر از آن باشند که از شناخت درست خیر و شر ناشی می شود، و بنابراین ممکن

قضیهٔ ۱۶. خواهشی که از شناخت درست خیر و شر ناشی می شود از این حیث که این شناخت مربوط به آینده است امکان دارد به وسیلهٔ خواهش اشیائی که در زمان حاضر مطبوعند، به آسانی فرو نشانده یا از آن جلوگیری شود ۲۸.

است آنها (قضیهٔ ۷، همین بخش) از آن جلوگیری کنند یا آن را فرونشانند. مطلوب ثابت

برهان: عاطفهٔ مربوط به شیئی که تخیّل میکنیم در آینده واقع می شود ضعیفتر از عاطفه ای است که به شیء حاضر تعلق می یابد (نتیجهٔ قضیهٔ ۹، همین بخش) اما خواهشی که از شناخت درست خیر و شر ناشی می شود، حتی اگر این شناخت مربوط به اشیائی باشد که در زمان حاضر خیرند، ممکن است به وسیلهٔ یک خواهش اتفاقی از بین برود (قضیهٔ ۱۵، همین بخش که برهان آن کلی است) و بنابراین، خواهشی که از شناخت خیر و شر ناشی می شود، از این حیث که به آینده مربوط است، ممکن است به آسانی از آن

جلوگیری یا فرونشانده شود. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۷. خواهش اشیائی که از شناخت درست خیر و شر ناشی می شود از این حیث که این شناخت به اشیاء ممکن خاص مربوط می شود، باز هم ممکن است با سهولت بیشتری به وسیلهٔ خواهش اشیائی که حاضر است از آن جلوگیری شود.

برهان: این قضیه به همان ترتیب قضیهٔ پیشین با نتیجهٔ قضیهٔ ۱۲، همین بخش مبرهن می شود.

تبصره: من فکر میکنم که در این قضایا علت این را شرح دادهام که چرا انسانها بیشتر تحت تأثیر عقیده ۲۹ قرار میگیرند، تا عقل درست ۴ و این که چرا شناخت درست خیر و شر اضطرابات نفس را برمیانگیزد و غالباً زمینه را برای پیدایش انواع شهوات ۴ آماده میسازد، و از اینجاست که شاعر ۴ میگوید: «بهتر را میبینم و تحسین میکنم، اما از بدتر پیروی میکنم» بهنظر میآید «اکلزیاستس» ۴ هم این اندیشه را در ذهن داشته است، وقتی که گفته است «کسی که علمش را میافزاید، رنجش را میافزاید» مقصود من از بیان این مطالب این نیست که نتیجه بگیرم که پس نادانی از دانایی بهتر است، یا انسان خدمندی که بر عواطف خود غالب است به انسان سفیه برتری ندارد، بلکه اینها را به این تا بدین وسیله بدانیم که عقل در غلبه بر عواطف چه می تواند انجام دهد و چه نمی تواند. به علاوه باید به خاطر آورد که قصد من در این بخش تنها بحث در بارهٔ ضعف انسان است، و تمام ملاحظاتی که مربوط به سلطهٔ عقل بر عواطف است برای بخش آیندهٔ این کتاب در نظر گرفته شده است.

۳۶. در متن لاتین و ترجمهٔ A و ') به این صورت است (قضیهٔ ۱، بخش ۳). ترجمهٔ B بهصورتی است که ما آوردیم، که آن را مرجع دانـــــیم.

indefinite در قصیهٔ ۳ نامتناهی (infinite) به کار رفته است. به حاشیهٔ آن قضیه مواجعه شود.

<sup>.</sup>۳۸. در اینجا نیز برخی از کلمات با آنچه در قضیهٔ ۷ این بخش آمده هم در متن لاتین و هم در ترجمه های انگلیسی. متفاوت است ولی معانی متقارب است. و لذا در ترجمه ما هم برخی از واژه ها به آنچه در قضیهٔ مذکور آمده فرق دارد.

<sup>39.</sup> opinion

۴۰. الله جرا ببشر بهوسیلهٔ عفیده اداره شدهاند با عقل درست.

۴۱. 1): أبواع الفعالات.

۴۲ مفصود Ovid است. شعر از کتاب Metam اوست. مراجعه شود به پاورتی نتیجه قضیهٔ ۳۱ بخش سوم. ۳۲ The Preacher با Ecclosistics ۴۳ کتاب جامعه از کتب عهد عتیق منسوب به حضرت سلیمان و در زبان عبری Kohele thon یعنی واعظ نامیده شده است. اما مقصود اسپیتورا جامعة بن یهود است که نویستدهٔ کتاب جامعه است. عبارتی که اسپیتوزا بدان اشاره کرده در نرجمهٔ عهد عنیق چنس آمده است. در کثرت حکمت کثرت غم است و هر که عام را بیفزاید حزن را می افزاید (کتاب جامعه، باب اول، آیهٔ ۱۸).

قضیهٔ ۱۸. خواهشی که از لذّات برمیخیزد، در شرایط یکسان قویتر از خواهشی است که از اَلم برمیخیزد.

برهان: خواهش همان ذات انسان است (تعریف ۱، عواطف)، یعنی (قضیهٔ ۷، بخش ۳) کوششی است که به موجب آن انسان میکوشد تا در هستیش پایدار بماند. بنابراین خواهشی که از لذّت ناشی میشود بهواسطهٔ همان عاطفهٔ لذّت (بهموجب تعریف لذّت در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۸، بخش ۳)، تقویت میشود، یا افزایش مییابد. اما خواهشی که از اندوه یا الم ناشی میشود (به موجب همان تبصره) بهواسطهٔ عاطفهٔ الم، تضعیف یا از آن جلوگیری میشود و لذا قدرت خواهشی که از لذّت برمیخیزد باید بهوسیلهٔ قدرت انسانی همراه با قدرت یک علت خارجی تعریف شود ولی خواهشی که از الم برمیخیزد، باید فقط بهوسیلهٔ قدرت انسانی تعریف شود. بنابراین اولی از دومی قویتر است. مطلوب ثابت شد.

تبصره: به این ترتیب علل ضعف و عدم ثبات انسان و این را که چرا انسانها از احکام عقل اطاعت نمیکنند به اختصار شرح داده ام ۲۰۰۱. اکنون باقی مانده است که نشان دهم که احکام عقل چیست و کدام یک از عواطف با قواعد عقل انسانی موافق و کدام مخالف انها است. اما، پیش از اینکه این امور را با روش کاملاً هندسی خود مبرهن سازم، دوست دارم در اینجا به اختصار به بیان احکام عقل بپردازم تا همگان آنچه را دربارهٔ احکام مذکور قصد میکنیم به سهولت دریابند. از آنجا که عقل چیزی را که ضد طبیعت باشد طلب نمیکند و لذا طلب میکند که هر کسی به خود عشق ورزد و در جستجوی چیزی باشد که برایش نافع است ـ مقصود چیزی است که به راستی برای وی نافع است ـ و چیزی را بخواهد که انسان را واقعاً به کمال والاتری می رساند و به طور کلی هر کس باید بکوشد تا جتی الامکان وجود خود را حفظ کند این بالضروره صادق است ۴ همان طور که قضیهٔ کل بزرگتر از جزء خود بالضروره صادق است (قضیهٔ ۶، بخش ۳). به علاوه از آنجا که فضیلت (تعریف ۸، همین بخش)، چیزی جز عمل کردن بر طبق قوانین طبیعت خود نیست و را تعریف ۸، همین بخش)، چیزی جز عمل کردن بر طبق قوانین طبیعت خود نیست و را بیابداری انسان را واین را که جرا انسانها از احکام عقل بیروی نبی کنند،

اینکه هیچ کس برای حفظ وجود خود نمی کوشد (قضیهٔ ۷، بخش ۳) مگر طبق قوانین طبیعت خود، لذا نتیجه می شود: اولاً اساس فضیلت عبارت است از کوشش ۴۶ برای حفظ وجود خود و این که سعادت عبارت از این است که انسان در حفظ موجودیتش بکوشد. ثانیاً باید فضیلت را برای خود فضیلت خواست ۲۷ و چیزی برای ما برتر و سودمندتر از خود فضیلت نیست، تا فضیلت را برای آن بخواهیم. ثالثاً تمام کسانی که دست به انتحار مىزنند نفسشان ضعيف است وكاملاً مغلوب علل خارجى ضد طبيعت خويشند. باز از قضیه ۴، بخش ۲ برمی آید که ما هرگز نمی توانیم کاری کنیم که در حفظ وجود خود از محیط خارج بینیاز باشیم و طوری زندگی کنیم که با اشیاء خارج در ارتباط نباشیم. گذشته از اینها، اگر نفس خود را مورد مطالعه قرار دهیم، میبینیم که در صورتی که نفس تنها باشد و جز خودش را نشناسد، عقل ما بسیار ناقص خواهد بود۲۸ بنابراین، در خارج ما اشیاء کثیری وجود دارند که برای ما سودمندند و لذا باید در طلب آنها باشیم. و برترین این اشیاء آنهایی هستند که با طبیعت ما موافقند، زیرا، برای مثال، اگر دو شیء جزئی که طبيعتشان دقيقاً با هم يكسان است، به هم بپيوندند، شيء جزئي واحدى بهوجود ميآيد که قدرتش دو برابر هر یک از آنها به تنهایی است. بنابراین، برای انسان چیزی مفیدتر از خود انسان نیست، من میگویم، امکان ندارد که انسانها چیزی را بخواهند که برای حفظ وجودشان برتر از این باشد که همه در هر امری با هم سازگار باشند، چنانکه ارواح و ابدان همه روح واحد و بدن واحدى بهوجود آورند و همه با هم در حد امكان در حفظ وجود خود بكوشند و همه طالب چيزي باشند كه به حال عموم مفيد باشد. از اينجا نتيجه مي شود كه انسانهایی که تحت فرمان عقلند، یعنی آنها که تحت هدایت عقل در طلب نفع خویشند، برای خود چیزی نمیخواهند که آن را برای دیگران هم نخواهند، و لذا آنها مردمی عادل و صدیق و شریف هستند. اینها احکام عقلند که قصد داشتم که پیش از این که به تفصیل

۱۰۰۰ وا. در بین چند طبیع مین مسی و چپهاری ۱۰۰۰ و و ین و ۱۰۰۰ و شان دادم،

۴۵. شکفتا که او این مطلب را مانند یک علم متعارف ریاضی بدیهی می داند.

۴۶. ۸: خود کوشش.

۴۷. این همان است که ارسطو گفته است. مراجعه شود به:

Nichomachean Ethics, BK, 10, chap. 6, 1176B

در ترجمه اسحق (ص ۳۴۷) أمده است: ان السعادة ليست محتاجه الى شيء بل مكتفية بنفسها.

۴۸. اشاره است به انتقال از حبات فردی به حبات اجتماعی و اینکه آنسان در حالت انزوا و تنهایی به رشد کامل عقلانی نمی رسد. و لذا او از فیلسوفان متفرد نیست، به اجتماع و دولت اهمیت می دهد، به برادری جهانی انسان می اندبشد، برادیرسنی، ملی گرایی، خود پرستی و فردگرانی را درست نمی داند.

بیشتری به اثباتشان بیردازم، به اختصار خاطرنشان سازم تا در صورت امکان توجه کسانی را جلب کنم که معتقدند این اصل که «هر کس مجبور است در طلب نفع خود باشد» اساس ناپارسایی است<sup>۲۹</sup>، نه اساس فضیلت و پارسایی. اکنون پس از اینکه به اختصار نشان دادم که این عقیدهٔ آنان برخلاف حقیقت است، با همان روشی که تاکنون داشتم به مبرهن ساختن گفتههایم مبادرت میکنم ۵۰.

قضیهٔ ۱۹. هر کس، برحسب قوانین طبیعت خود ضرورة چیزی را میخواهد که آن را خیر میداند و از چیزی دوری میکند که آن را شر میداند.

برهان: شناخت خیر و شر (قضیهٔ ۸، همین بخش) همان عاطفهٔ لذّت یا آلم است، از این حیث که از این عواطف آگاهیم، و بنابراین (قضیهٔ ۲۸، بخش ۳) هر کس ضرورهٔ چیزی را میخواهد که آن را خیر میداند و از چیزی دوری میکند که آن را شر میداند. اما این خواهش چیزی جز خود ذات یا طبیعت انسان نیست (تعریف خواهش در تبصرهٔ قضیهٔ ۹، بخش ۳ و تعریف ۱ عواطف، بخش ۳) و لذا، هر کس فقط برحسب قوانین طبیعت خود، ضرورهٔ چیزی را میخواهد که آن را خیر میداند و از چیزی دوری میکند که آن را شر میداند. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۰. انسان هر چه بیشتر در طلب آنچه برایش مفید است، یعنی حفظ وجود خود بکوشد و بیشتر بر این کار توانا باشد، به همان اندازه بیشتر فضیلت دارد. و بر عکس هر اندازه از

آنچه برایش مفید است یعنی حفظ وجود خود غفلت کند به همان اندازه ناتوان است.

برهان: فضیلت همان قدرت انسان است، که فقط بهواسطهٔ ذات انسان تبیین می شود (تعریف ۸، همین بخش) یعنی (تعریف ۷، بخش ۳) که فقط بهواسطهٔ کوششی تبیین می شود که انسان بهوسیلهٔ آن می کوشد تا در هستی خود پایدار بماند. بنابراین، انسان هر اندازه بیشتر در طلب آنچه برایش مفید است یعنی در حفظ وجودش تواناتر باشد، به همان اندازه، دارای فضیلت بیشتری است و در نتیجه (قضیهٔ ۴ و ۶، بخش ۳)، به همان اندازه که از حفظ وجودش غفلت کند به همان اندازه ناتوان است. مطلوب ثابت شد.

تبصره: بنابراین، هیچ کس جز آنکه مغلوب علل خارجی و علل مخالف طبیعت خویش است، نسبت به نفع خود و حفظ وجود خود بی اعتنا نیست. من می گویم، هیچ کس به اقتضای ضرورت طبیعت خود از خوردن غذا خودداری نمی کند یا دست به انتجار نمی زند، بلکه فقط وقتی به این اعمال دست می زند که از ناحیهٔ علل خارجی مجبور شده باشد و این اجبار به طرق متعدد تحقق می یابد. مثلاً انسانی به اجبار شخص دیگری خود را می کشد، به این ترتیب که آن شخص دست راست وی را که اتفاقا شمشیر در آن است به سوی وی می پیچد و وادارش می کند تا آن را به قلب خود فرو برد، و یا فرمان سلطان مستبدی مجبورش می سازد تا مانند سنگا در گهایش را بگشاید یعنی به واسطهٔ شر کمتر از شر بیشتر اجتناب می ورزد. همچنین جایز است که علتهای پنهان خارجی تخیل او را طوری مختل گردانند و بدنش را به گونه ای تحت تأثیر قرار دهند که طبیعت جدیدی، مخالف با طبیعت قبلی بیابد که ممکن نباشد از آن تصوری در ذهن وجود یابد ۲ د (قضیهٔ مخالف با طبیعت قبلی بیابد که ممکن نباشد از آن تصوری در دهن وجود یابد ۲ د (قضیهٔ مخالف با طبیعت قبلی بیابد که انسان به اقتضای طبیعتش ۵۰. در عدم خود بکوشد یا خود را

۴۹. در متن لاتین: impietas و pietas آمده، مترجمین انگلیسی به جای انها کلمات impiety و piety مهکار بردهاند. اما در ترجمه فرانسه به impiety و moralite ترجمه شده است، که می توان به جای آنها در زبان فارسی بی احلاقی و اخلاقی را بهکار برد. بعید نمی نماید که مقصود اسپینوزا هم همین باشد. یاسپرس هم از عبارت اسپینوزا در این مفام همین را فهمیده است. مراجعه شود به کتاب Spinoza. p. 56 نوشنهٔ یاسپرس.

و فضیلت چیست؟ آغاز کرد و با بیش کشدن مجدد این اصل که «کوشش نخسیس هر انسانی حفظ وجود خود است»، به این نتجه رسید که سعادت اسان عبارت است از «فدرت او برای حفظ وجود خود» و همراه با ارسطو، روافیان و احیار بهود و کروه دیگری از متفکران اطهار کرد که فضیت را باند به خاطر خود فضیست خواست. او پس از این در فضایای بعد، با بایان بحض، مسائل مهم و اساسی اخلاق را به ترتیب زیر دورد بحث قرار می دهد

الف) سعادت و فضيلت (قضمة ١٩ تا ٢٨)

ب) حامعه و دولت (قضمه ۲۹ تا ۴۰).

ج) فهرست فضائل (قضمة ٢١٪ ٧٢٪)

۵۱. سنکا (Senecal Lucius, Annaeus) ۴ قبل از میلاد با ۶۵ بعد از میلاد) در قرطبه بهدنیا آمد، به فلسفه پرداخت، با روافیان هم مذاق می بود. تمایز روح و بدن را مورد باکند فرار می داد. اصول اخلاق روافیان را تکمبل کرد. مربی و معلم نرون فیصر روم شد. گربند تربیتش در رفتار نرون مؤثر افیاد اما مورد حسد نرون و با مورد اتهام قرار گرفت. نرون فرمان داد او رگهای خود را بکشاید. فیلسوف که از اطاعت چارهای نداشت به تاچار به دست خود رشتهٔ رسگی خویش فطع کرد.

The Encyclopedia of Philosophy, vol. 8, p. 106-4-7.

۵۲. حاصل کلام اینکه اگر بینیم که انسانی اعمالی انجام میدهد که برخلاف اقتضای ذانی و کوشش طبیعی اوست، آن به فسار علل طبیعی یا نفسانی جدیدی مربوط است که معلول علل خارجی میباشند.

۵۲. ۱3: به ضرورت طبیعتش.

به شکل دیگری دگرگون سازد، محال است، همانطور که پیدایش شیء از لاشیء محال است و هرکسی با اندیشهای اندک این را به آسانی درمییابد.

قضیهٔ ۲۱. هیچکس نمی تواند خواهش خوشبختی، کار خوب یا زندگی خوب داشته باشد، مگر آنکه در عین حال خواهش بودن، کار کردن، زندگی کردن، یعنی واقعاً موجود بودن داشته باشد.

برهان: برهان این قضیه یا حتی خود قضیه، «خود بدیهی» است، همچنین این برهان از تعریف خواهش نیز آشکارا برمیآید، زیرا خواهش (تعریف ۱ عواطف، بخش ۳) چه خواهش خوشبخت یا خوب زیستن باشد و چه کار کردن و جز آن، همان ذات انسان است (قضیهٔ ۷، بخش ۳). یعنی کوششی که هر کسی بهواسطهٔ آن میکوشد تا وجود خود را حفظ کند. بنابراین، هیچکس نمی تواند خواهش خوشبختی الی آخر. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۲. ممکن نیست نصبالتی تصور شود که مقدّم بر نضیلت «کوشش برای حفظ خود۵۰» باشد.

برهان: کوشش برای حفظ خود همان ذات شیء است (قضیهٔ ۷، بخش ۳). بنابراین، اگر ممکن باشد فضیلتی تصور شود که مقدم بر «فضیلت حفظ خود» باشد، در این صورت لازم میآید که تصور شود که ذات شیء (تعریف ۸، همین بخش) مقدم بر خود شیء است، که (همان طور که خود بدیهی است) نامعقول است. بنابراین ممکن نیست فضیلتی الی آخر. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: کوشش برای حفظ خود نخستین و اساس یگانهٔ فضیلت است، زیرا ممکن نیست مقدم بر این اصل چیز دیگری تصور شود (قضیهٔ قبل) و ممکن نیست بدون آن (قضیهٔ ۲۱، همین بخش) فضیلتی تصور شود.

قضية ٢٣. انسان، از اين حيث كه بهواسطة داشتن تصورات ناقص به فعلى موجب شود

مطلقاً نمی توان گفت که او بر طبق فضیلت عمل می کند، بلکه فقط از این حیث می توان چنین گفت که به واسطهٔ فهم ۵۵ موجَب به فعلی شده باشد. ۵۶

برهان: انسان، از این حیث که بهواسطهٔ داشتن تصورات ناقص به فعلی موجب شده (قضیهٔ ۱، بخش ۳)، منفعل است، یعنی (تعاریف ۱ و ۲، بخش ۳) عملی انجام می دهد که ممکن نیست تنها بهوسیلهٔ ذاتش ادراک شود، یعنی (تعریف ۸، همین بخش) از فضیلت او ناشی شود. اما از این حیث که به سبب فهمش به فعلی موجب شده، فعال است (قضیهٔ ۱، بخش ۳)، یعنی (تعریف ۲، بخش ۳) کاری انجام می دهد که فقط بهوسیلهٔ ذاتش ادراک می شود یا (تعریف ۸، همین بخش) به طور تام از فضیلت او ناشی می شود. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۴. مطلقاً برطبق فضیلت کار کردن در ما عبارت است از همان عمل کردن، زیستن و وجود خود را حفظ کردن ۱۵ (این سه معنی واحدی دارند) تحت هدایت عقل و برمبنای طلب آنچه برای انسان مفید است.

برهان: مطلقاً برطبق فضیلت کار کردن عبارت است از (تعریف ۸، همین بخش) عمل کردن برطبق قوانین مخصوص طبیعت خود. اما، ما فقط وقتی فعالیم که می فهمیم (قضیهٔ ۳،بخش ۳) ۸۰۰. بنابراین طبق فضیلت کار کردن چیزی نیست مگر کار کردن، زندگی کردن و وجود خود را حفظ کردن، تحت هدایت عقل و بر مبنای طلب آنچه برای انسان

۵۵. در این قضیه و قضایای بعد او در مورد غیر خدا اصطلاح «cognitio» را که مترجمین انگلیسی بهجای آن intelligentia به باز ده اند و در زبان فارسی با واژهٔ علم و معرفت و شناخت مناسب است به knowledge کلمه knowledge به مترجمین انگلیسی بهجای آن از کلمهٔ understanding استفاده کردهاند که در زبان فارسی با فهم مناسب است لذا ما هم جهت رعایت متن از فهم و مشتقات آن استفاده میکنیم ولو در مواردی خوشایند فارسی زبانان نباشد. و در گذشته نوجه دادیم که او کلمات cognitio و san ریشههای آنها را مرادف هم و بهجای هم استعمال کرده است.

۵۶. حاصل كلام اينكه: انسان فقط در صورتي طبق فضيلت عمل ميكند كه مطابق احكام عقل عمل كند.

۵۷. یعنی: مطلقا برطبق فضیلت عمل کردن عبارت است از بر طبق احکام عقل عمل کردن، زندگی کردن و حفظ جود خود کردن.

۵۸. قضیهٔ ۳، بخش ۳ چنین بود: «افعال نفس تنها از تصورات تام ناشی می شوند» ملاحظه می شود که مؤلف خود اصطلاحاتش را تغییر می دهد.

۵۴. یعنی صیانت ذات. حاصل اینکه «کوشش برای حفظ وجود» اساس فضیلت است و مقدم بر آن فضیلتی موجود نیست. و فضایل دیگر از آن نشأن میگیرند. بنابراین معنی این اصل اخلاقی که «هر کس باید برحسب فضیلت عمل کند» این می شود که «هرکس باید در حفظ وجود خود بکوشد.» این می شود که در قضیهٔ بعدی تصریح می کند، این کوشش در صورتی فضیلت است که برطبق شناخت و احکام عقل باشد.

مفيد است (نتيجة قضيه ٢٢، همين بخش).

قضییهٔ ۲۵. هیچکس نمی کوشد وجود خود را به خاطر چیز دیگری حفظ کند ۵۹.

برهان: آن كوشش كه هر شيئي به موجب آن تلاش مىكند كه وجود خود را حفظ كند، فقط بهوسيلة ذات خود شيء تعريف ميشود (قضية ٧، بخش ٣) و ضرورةً فقط از اين ذات، نه از ذات دیگر، نشأت میگیرد (قضیهٔ ۶، بخش ۳) که هر شیئی میکوشد تا وجود خود را حفظ كند. اين قضيه همچنين از نتيجة قضية ٢٢، همين بخش واضح است، زيرا اگر کسی بکوشد تا وجود خود را، بهخاطر شیء دیگری حفظ کند در این صورت لازم مى آيد كه أن شيء اساس نخستين فضيلت او باشد (چنانكه خود بديهي است) امرى كه (بهموجب همان نتيجه) نامعقول است، بنابراين، هيچكس نميكوشد تا وجودش را الى آخر. مطلوب ثابت شد.

قضيية ۲۶. ما هر كوششى كه تحت هدايت عقل بهكار مى بريم جز براى فهميدن نيست .٠٠. و نفس از این حیث که عقل را به کار می گیرد تنها، چیزی را برای خود مفید می داند، که او را به فهمیدن رهبری کند<sup>۴۱</sup>.

برهان: کوشش برای «حفظ وجود خود» چیزی نیست مگر ذات شیء (قضیهٔ ۷، بخش ٣) که از این حیث که کماهو وجود دارد، تصور شده است که قدرت حفظ وجود (قضية ٤، بخش ٣) و نيز انجام دادن اعمالي را دارد كه فقط از اين ذات، نه از ذات شیئی دیگر بالضروره ناشی میشوند (به تعریف خواهش در تبصرهٔ قضیهٔ ۹، بخش ۳ نگاه كنيد). اما ذات عقل چيزى جز نفس ما از اين حيث كه بهطور واضح و متمايز مى فهمد نيست (به تعريف فهم واضح و متمايز، در تبسره ۲، قضيه ۴۰، بخش ۲ نگاه كنيد). بنابراین (قضیة ۴۰، بخش ۲) هر كوششي كه بهوسیلة عقل انجام مي دهیم جز كوشش برای فهمیدن چیز دیگری نیست. به علاوه، از آنجا که این کوشش که نفس از این حیث که

به تعقّل میپردازد<sup>۶۲</sup>، به موجب آن میکوشد تا وجودش را حفظ کند، جز برای فهمیدن نيست (به موجب بخش اول اين برهان)، نتيجه مي شود (نتيجه قضية ٢٢، همين بخش) که این کوشش برای فهمیدن اساس یگانه و نخستین فضیلت است و (قضیهٔ ۲۵، همین بخش) ما به خاطر هیچ غایتی برای فهم امور نمی کوشیم ۶۲، بلکه برعکس، نفس از این حیث که تعقّل میکند نمی تواند چیزی را برای خود خیر تصور کند، مگر آنچه را که موجب فهم می شود (تعریف ۱، همین بخش). مطلوب ثابت شد.

قضية ٢٧. هيچچيز نيست كه ما بهطور يقين بدانيم كه خير يا شر است مگر أنچه واقعاً منتهی به فهم می شود، یا از فهم جلوگیری می کند.

برهان: نفس، از این حیث که به تعقل میپردازد، چیزی جز فهم نمیخواهد و چیزی را برای خود مفید نمی داند مگر آنچه را منتهی به فهم است (قضیهٔ ۲۶، همین بخش). اما نفس (قضایای ۴۱ و ۴۳، بخش ۲ با تبصره) دربارهٔ امور به یقین نمیرسد، مگر از این حیث که دارای تصورات تام است یا (که به موجب تبصرهٔ قضیهٔ ۴۰، بخش ۲، همان است) از این حیث که به تعقّل میپردازد. بنابراین هیچ چیز نیست که بهطور یقین بذانیم که برای ما خیر است مگر آنچه واقعاً منتهی به فهم می شود و برعکس هیچ چیز بیست که بدانیم که برای ما شر است مگر أنچه بتواند مانع فهم ما شود. مطلوب ثابت شد.

قضيية ٢٨. عاليترين خير نفس شناخت خداست، و عاليترين فضيلت نفس اين است كه خدا را بشناسد.

برهان: عاليترين شيء كه نفس ميتواند بفهمد خداست، يعني (تعريف ٤، بخش ١) موجودی که مطلقاً نامتناهی است و بدون او (قضیهٔ ۱۵، بخش ۱) ممکن نیست، چیزی وجود یابد یا به تصور أبد، و بنابراین (قضایای ۲۶ و ۲۷، همین بخش) آن چیزی که بیشتر برای نفس سودمند است، یا (تعریف ۱، همین بخش) عالیترین خیر نفس است، همان سناخت خداست. به علاوه نفس فقط از این حیث که می فهمد، فعال است (قضایای ۱

٥٩. يعني: حفظ وجود كردن همان طوركه اساس فضيلت است، غابت بهاني فضيلت هم هست.

۶۰. ۱۵ هر کاری که میکوشیم نا بحت هدایت عقل انجام دهیم، چیزی نسبت حز فهمیدن. ۶۱. در این قضیه و قضایای ۲۷ و ۲۸ این بخش در مفام اثبات این امر است که حباتی که مقصود بالذات است همان حیات عقلانی یا زندگانی بر طبق عقل و احکام أن است.

۶۲ به پاورفی تنصرهٔ فضیهٔ ۴۰، بخش ۲ مراجعه سود

۶۳. همان است که ارسطو میگوید: حیات تفکر مطاوب لذانه است که نتیجهٔ آن ننها علم و نأمل است. 749 من المحتمة المحتى، ص Nichomachean Ethics, BK. 10 chap. ترجمة المحتى، ص

قضیهٔ ۳۰. ممکن نیست شیئی به سبب وجه مشترکی که با طبیعت ما دارد شر باشد، بلکه از این حیث که برای ما شر است مخالف ماست.

برهان: ما شیئی را شر مینامیم که علت اَلم باشد (قضیهٔ ۸، همین بخش)، یعنی (به موجب تعریف اَلم در تبصرهٔ قنسیهٔ ۱۱، بخش ۳) از قدرت فعالیت ما بکاهد، یا از آن جلوگیری کند، بنابراین، اگر شیئی به سبب وجه مشترکی که با ما دارد شر می بود، می بایست آن وجه مشترکی را که با ما دارد کاهش دهد یا از آن جلوگیری کند که این امر (قضیه ۴، بخش ۳) نامعقول است. <sup>55</sup> بنابراین هیچ شیئی به سبب وجه مشترکی که با ما دارد نمی تواند نسبت به ما شر باشد، بلکه برعکس، از این حیث که شر است، یعنی (چنانکه قبلاً نشان داده ایم)، از این حیث که می تواند از قدرت فعالیت ما بکاهد یا از آن جلوگیری کند (قضیهٔ ۵، بخش ۳) مخالف ماست. مطلوب ثابت شد.

## قضيهٔ ٣١. يک شيء، از اين حيث که موافق طبيعت ماست بالضروره خير است.

برهان: هر شیئی از این حیث که موافق طبیعت ماست (قضیهٔ قبلی) ممکن نیست شر باشد، بنابراین، ضرورهٔ باید یا خیر باشد و یا نه خیر و نه شر. اگر مورد اخیر فرض شود، یعنی نه خیر باشد و نه شر، از طبیعت آن چیزی ناشی نمی شود (اصل متعارف ۳، بخش ۱ و تعریف ۱، همین بخش) که به حفظ طبیعت ما یعنی (بنا به فرض) به حفظ طبیعت خود شیء منجر شود. امّا (قضیهٔ ۶، بخش ۳) این نامعقول است، و بنابراین یک شیء، از این حیث که موافق طبیعت ماست، بالضروره خیر خواهد بود. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا نتیجه می شود که یک شیء هر چه با طبیعت ما موافق تر باشد برای ما سودمند تر خواهد بود، بعنی به همان اندازه بهتر خواهد بود و برعکس یک شیء هر اندازه که برای ما سودمند تر باشد با طبیعت ما موافق تر خواهد بود. زیرا، از این حیث که موافق طبیعت ما نیست، ضرورةً یا متغاوت با آن است و یا مخالف آن. اگر متغاوت باشد (قضیهٔ ۲۹، همین بخش)، در این صورت نه می تواند خیر باشد و نه شر، اما اگر مخالف باشد، در این صورت با شیئی هم که موافق طبیعت ماست مخالف خواهد بود، یعنی (قضیهٔ در این صورت با شیئی هم که موافق طبیعت ماست مخالف خواهد بود و لذا ممکن ۱۳، همین بخش) مخالف خیر خواهد بود و به عبارت دیگر شر خواهد بود و لذا ممکن

و ۳، بخش ۳) و فقط از این حیث است که (قضیهٔ ۲۳، همین بخش). علیالاطلاق می توان گفت که فعالیت آن برطبق فضیلت است. بنابراین فضیلت مطلق نفس عبارت از فهم است، اما عالیترین شینی که نفس می تواند بفهمد خداست (چنانکه قبلاً مبرهن ساخته ایم) و بنابراین عالیترین فضیلت نفس فهم، یا شناخت خداست ۶۲. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۹. هیچ شیء جزئی که طبیعتش با طبیعت ما کاملاً متفاوت باشد نمی تواند قدرت فعالیت ما را تقویت یا از آن جلوگیری کند و مطلقاً ممکن نیست شیئی نسبت به ما خیر یا شر باشد، مگر آنکه با ما وجه مشترکی داشته باشد<sup>63</sup>.

برهان: قدرتی که هر شیء جزئی و در نتیجه (نتیجه قضیهٔ ۱۰، بخش ۲) انسان با آن وجود می یابد یا فعلی انجام می دهد به وسیلهٔ شیء جزئی دیگری موجب است (قضیهٔ ۲۸، بخش ۱) که طبیعت آن (قضیهٔ ۶، بخش ۲) باید به وسیلهٔ همان صفتی فهمیده شود که طبیعت انسان به وسیلهٔ آن تصور می شود. و لذا، قدرت فعالیت ما، به هر طریقی که به تصور آید، ممکن است به وسیلهٔ شیء جزئی دیگری که با ما وجه مشترکی دارد موجب شود و در نتیجه تقویت یا از آن جلوگیری شود، نه به وسیلهٔ قدرت شیء دیگری که طبیعتش کاملاً با طبیعت ما فرق دارد. و از آنجا که ما شیئی را خیر یا شر می نامیم که علت لذّت یا آلم باشد (قضیهٔ ۸، همین بخش)، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، بخش ۳) قدرت فعالیت ما را افزایش یا کاهش دهد، تقویت یا جلوگیری کند. لذا ممکن نیست هیچ شیء جزئی که طبیعتش کاملاً با طبیعت ما مغایر است برای ما خیر یا شر باشد. مطلوب ثابت شد.

۶۶. زیرا هیچ چیز خود خود را از بین نمیبرد.

<sup>9.8.</sup> زیرا شناخت خداوند است که باعث می شود که حیات ما عقلاتی محض، و یا عقل ما عقل الهی باشد. در ارد شناخت خداوند است که باعث می شود که حیات ما عقلاتی محض، و یا عقل ما عقل الهی باشد. و این خضیه تا قضیه و ۴۰ بحث در خصوص جامعه و مدینه است، که او پس از این که دربارهٔ تعالی حیات عقلاتی سخن گفت، بحث خود را متوجه اساس حیات اجتماعی کرد، زیرا به نظر وی حیات عقلاتی جز در جامعه و مدینه به حد کمال خود نمی رسد، و تا وقتی که انسان در انزوا و تنهایی به سر می برد، عقلش ناقص است (تبصرهٔ قضیه ۱۸، همین بخش)، لذا پس از بحث دربارهٔ حیات عقلاتی، بحث دربارهٔ جامعه و مدینه مناسب آمد و او این بحث را در این قضیه و قضایای و ۳۰ و ۳۱ همین بخش با گزارش قوانین مخصوص انداموارگی فردی آغاز می کند. خلاصه و جوهرهٔ ادعا و استدلال وی در قضایای مذکور این است که یک شیء، از این حیث که مخالف بدن ماست، شر است و از این حیث که موافق بدن ماست خیر، او این را قانون کلی وظایفالاعضایی بدن انسان تلقی میکند که به احتمال قوی از مشاهدهٔ جریان معمولی جذب و تحلیل غذا به دست آورده است.

در خصوص بندگی انسان یا قوت عواطف ۲۴۵

شود (تعاریف ۱ و ۲، بخش ۳)، بلکه باید بهوسیلهٔ قدرت یعنی (قضیهٔ ۷، بخش ۳) طبیعت علل خارجی در مقایسه با طبیعت ما تبیین شود و از اینجا برمی آید که هر عاطفهای به تعداد اشیائی که ما را تحت تأثیر قرار می دهند، انواع متعدد دارد (قضیهٔ ۵۶، بخش ۳)، و انسانها نیز بهوسیلهٔ یک شیء و همان شیء به طرق مختلف متأثر می شوند (قضیهٔ ۵۱، بخش ۳)، و به همان اندازه طبیعهٔ با هم تفاوت می یابند و بالأخره یک انسان و همان انسان (قضیهٔ ۵۱، بخش ۳) نسبت به شیء واحد به طرق مختلف متأثر می شود، و به همان اندازه متغیر و متلون است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۴. ممکن است انسانها از این حیث که دستخوش عواطفی از نوع انفعالات می شوند مخالف هم باشند.

برهان: مثلاً ممکن است شخصی به نام «پتر» علت آلم «پل» باشد زیرا چیزی دارد همانند آنچه مورد نفرت «پل» است (قضیهٔ ۱۶، بخش ۳) یا به این جهت که فقط او دارای چیزی است که «پل» هم به آن عشق میورزد (قضیهٔ ۳۳، با تبصرهاش، بخش ۳) و یا به جهات دیگر (که اهم آنها، در تبصرهٔ قضیهٔ ۵۵، بخش ۳ ذکر شده است) و لذا (تعریف ۷ عواطف) به سهولت اتفاق میافتد که «پل» از «پتر» متنفر میشود و در نتیجه (قضیهٔ ۴۰، با تبصرهاش، بخش ۳)، «پتر» هم، متقابلاً از «پل» متنفر میشود و به این ترتیب آنها میکوشند (قضیهٔ ۴۳، بخش ۳) تا به یکدیگر آزار برسانند، یا بهعبارت دیگر (قضیهٔ ۴۰، همین بخش) آنها مخالف یکدیگر میشوند. اما عاطفهٔ آلم همیشه انفعال است (قضیهٔ ۴۰، بخش ۳) و بنابراین انسانها از این حیث که دستخوش عواطفی از نوع انفعالاتند، ممکن است مخالف یکدیگر شوند. مطلوب ثابت شد.

تبصره: من گفتم که «پل» از «پتر» متنفر می شود، زیرا تخیل می کند که «پتر» دارای چیزی است که او به آن عشق می ورزد، در نظر اول از آن چنین برمی آید که آنها از آن جهت به یکدیگر آزار می رسانند که هر دو به شیء واحدی عشق می ورزند و در نتیجه طبیعة موافق یکدیگرند و اگر این درست باشد، آنگاه قضایای ۳۰ و ۳۱ این بخش نادرست خواهند بود. اما اگر موضوع را دقیقاً بررسی کنیم، خواهیم دید که همهٔ این امور کاملاً با هم موافقند. زیرا «پتر» و «پل» از این حیث که طبیعهٔ موافق یکدیگرند، یعنی از این حیث

نیست شینی خیر باشد، مگر از این حیث که موافق نبیعت ما باشد و بنابراین، یک شی-هر چه با طبیعت ما موافقتر باشد سودمندتر خواهد بود و بالعکس. مطلوب ثابت شد.

قضية ٣٢. انسانها از اين حيث كه دستخوش انفعالاتند، نمى توان گفت كه طبيعة با هم موافقند ٢٠٠٠.

برهان: وقتی گفته می شود که اشیاء طبیعةً با هم موافقند، مقصود این است که آنها در قدرت با هم موافقند (قضیهٔ ۷، بخش ۳)، نه در ضعف یا در سلب و در نتیجه (تبصرهٔ قضیهٔ ۳، بخش ۳) نه در انفعال، و لذا از این حیث که اسانها دستخوش انفعالاتند، نمی توان گفت که آنها طبیعهٔ با هم موافقند. مطلوب ثابت شد.

تبصره: این قضیه خود بدیهی است. زیرا کسی که میگوید سیاه و سفید فقط در این امر با هم موافقند که هیچکدام سرخ نیستند، در واقع تصدیق میکند که سیاه و سفید مطلقاً در چیزی با هم موافق نیستند. همین طور اگر بگوییم که سنگ و انسان فقط در این امر با هم موافقند که هر دو متناهی یا ضعیفند یا به ضرورت طبیعتشان وجود ندارند، یا هر دو تا حد نامحدودی محکوم علل خارجیند، تصدیق<sup>55</sup> میکنیم که سنگ و انسان در چیزی با هم موافق نیستند، زیرا، اشیائی که فقط در سلب یا در چیزی که ندارند با هم موافق نیستند،

قضییهٔ ۳۳. ممکن است انسانها، از این حبث که دستخوش عواطفی از نوع انفعالات می شوند، طبیعة با هم متفاوت باشند، و یک انسان و همان انسان به همان اندازه که دستخوش انفعالات می شود متغیر و متلون است.

برهان: ممكن نيست طبيعت يا ذات عواطف فقط بهوسيلة ذات يا طبيعت ما تبيين

<sup>9</sup>۷. با «آنها طبعاً به هم شباهت در این ادامن قضیه تا قضیه ۳۷ می کوشد، تا قوامین کلی انداموارگی فردی را (که در قضایای ۲۹، ۳۰ و ۲۳ دربارهٔ آن سخن گفت، و مد در پاررتی قضیه ۲۹ بدان اشاره کردیم) به انداموارگی (ارگانیسم) اجتماعی اطلاق کند. مثلا همین قضیه که می گوید: تا انسانها دستخوش انفعالاتند طبعا با هم اختلاف دارند، مقایسهای است میان انداموارگی فردی و اجتماعی، که در قصیهٔ بعدی هم تآکید می کند که فردی که دستخوش انفعالات است متاون و مغیر است و تغییراتش مخالف و مغایر هم.

۶۸. يا «على الاطلاق نصديق ميكنيم».

که هر دو به شیء واحدی عشق می ورزند از یکدیگر متنفر نیستند، بلکه از این حیث از هم متنفرند که با یکدیگر اختلاف دارند. زیرا از این حیث که هر دو به شیء واحدی عشق می ورزند عشق هر یک به سبب آن تقویت می شود (قضیهٔ ۳۱، بخش ۳)، یعنی (تعریف عواطف) لذّت هر یک به سبب آن افزایش می یابد. بنابراین از این حیث که هر دو به شیء واحدی عشق می ورزند و طبیعةً با هم موافقند، هیچ موجب آزار یکدیگر نیستند. برعکس همان طور که گفته ام آنچه آنها را موجب آزار یکدیگر می کند فقط اختلافی است که بنا به فرض طبیعةً میان آنها موجود است. زیرا ما فرض می کنیم که «پتر» تصور معشوقی را دارد که اکنون فاقد آن دارد که اکنون فاقد آن است، بنابراین اولی متأثر از لذّت است و دومی متأثر از اَلم و به همین جهت آنها مخالف یکدیگرند. ما به همین ترتیب، به سهولت می توانیم نشان دهیم که علل دیگر نغرت، تنها بر این واقعیت مبتنی است، که انسانها طبیعةً با هم اختلاف دارند نه بر این که در چیزی با این واقعیت مبتنی است، که انسانها طبیعةً با هم اختلاف دارند نه بر این که در چیزی با هم موافقند.

قضية ٣٥. انسانها، فقط از اين حيث كه تحت هدايت عقل زندگى مىكنند بالضروره هميشه طبيعةً با هم موافقند.

برهان: انسانها، از این حیث که دستخوش عواطفی از نوع انفعالاتند، ممکن است طبیعةً با هم اختلاف داشته باشند (قضیهٔ ۳۳، همین بخش) و مخالف یکدیگر باشند (قضیهٔ ۳۴، همین بخش). اما گفته شد که انسانها فقط از این حیث که تحت هدایت عقل زندگی میکنند، فقالند (قضیهٔ ۳، بخش ۳)، و لذا هر چه از طبیعت انسان ناشی میشود، از این حیث که بهوسیلهٔ عقل تبیین میشود (تعریف ۲، بخش ۳)، باید فقط بهواسطهٔ طبیعت انسان، بهعنوان علت نزدیک آن فهمیده شود. اما از آنجا که هر کس، طبق قوانین طبیعتش، چیزی را میخواهد که آن را برای خود خیر میداند و میکوشد چیزی را نفی کند که آن را شر میداند (قضیهٔ ۱۹، همین بخش) و چون هر چیزی که به موجِب احکام عقل آن را خیر و یا شر میدانیم آن بالضروره خیر یا شر است (قضیهٔ ۴۱، بخش ۲)، و لذا نتیجه میشود که انسانها، فقط از این حیث که تحت هدایت عقل زندگی میکنند بالضروره اموری را انجام میدهند که بالضروره برای طبیعت انسانی، و در

نتیجه برای هر انسانی خیر است یعنی (نتیجهٔ قضیهٔ ۳۱، همین بخش) که با طبیعت هر انسانی موافق است، و بنابراین انسانها از این حیث که تحت هدایت عقل زندگی میکنند بالضروره همیشه با هم موافقند. مطلوب ثابت شد.

نتیجهٔ ۱: در طبیعت، شیء جزئیی وجود ندارد که برای انسان مفیدتر از انسانی باشد که تحت هدایت عقل زندگی میکند، زیرا چیزی برای انسان مفیدتر است که با طبیعتش موافقتر است (نتیجهٔ قضیهٔ ۳۱، همین بخش)، یعنی انسان (چنانکه خود بدیهی است). اما انسان وقتی مطلقاً بر طبق قوانین طبیعت رفتار میکند که تحت هدایت عقل زندگی میکند (تعریف ۲، بخش ۳) و تنها در چنین صورتی است که همیشه ضرورهٔ با طبیعت انسانی دیگر موافق است (قضیهٔ ۳۵، همین بخش)، بنابراین شیء جزئیی وجود ندارد که برای انسان مفیدتر از انسانی باشد که الی آخر. مطلوب ثابت شد.

نتیجهٔ ۲: وقتی که هر انسانی بیشتر در طلب آن چیزی باشد که برایش مفید است آنگاه انسانها از همه وقت برای یکدیگر مفیدترند، زیرا انسان هر چه بیشتر در طلب چیزی باشد که برایش مفید است و هر چه در حفظ وجودش کوشش کند به همان اندازه دارای فضیلت بیشتری خواهد بود (قضیهٔ ۲۰، همین بخش)، یا به عبارت دیگر (تعریف ۸، همین بخش)، دارای قدرت بیشتری خواهد بود تا بر طبق قوانین طبیعتش عمل کند، یعنی (قضیهٔ بخش ۳)، تحت هدایت عقل زندگی کند. اما انسانها وقتی که تحت هدایت عقل زندگی میکنند بیش از هر وقت دیگر طبیعهٔ با هم موافقند (قضیهٔ ۳۵، همین بخش)، بنابراین (به موجب نتیجهٔ قبل) وقتی که هر انسانی بیشتر در طلب چیزی باشد که برایش مفید است آنگاه انسانها از همه وقت برای یکدیگر مفیدتر خواهند بود. مطلوب ثابت شد.

تبصره: آنچه را هم اکنون نشان دادیم، تجربهٔ روزانه نیز در موارد متعدد و با شواهدی برجسته تأیید میکند، تا حدی که این سخن ورد زبانها است که «انسان خدای انسان است» با وجود این بسیار کم اتفاق میافتد که انسانها تحت هدایت عقل زندگی کنند، بلکه برعکس اغلب به یکدیگر حسد میورزند و مایهٔ آزار یکدیگرند. با وجود این، به ندرت میتوانند زندگی را در تنهایی به سر برند و این تعریف که انسان حیوانی اجتماعی است در نظر اکثر انسانها کاملاً واضح است. ۹۹ و در حقیقت انتظام امور چنان است که از

<sup>.</sup>۶۹. اشاره به عقیده و تعریف ارسطو است که انسان را مدنی بالطبع میداند. مراجعه شود به:

اجتماع انسانها بیشتر سود عاید می شود تا زیان. بنابراین، بگذارید هجوکنندگان هر اندازه که می خواهند کارهای انسان را استهزا کنند، متآلهان آنها را لعن کنند، مالیخولیاییها تا حدی که می توانند زندگی سخت و ناهنجار را بستایند، انسانها را تحقیر و جانوران را تحسین کنند، با وجود این انسانها در خواهند یافت که با کمک متقابل با سهولت بیشتر می توانند احتیاجات خود را برطرف سازند و این که تنها به وسیلهٔ نیروی متحدشان می توانند از خطراتی که آنها را تهدید می کنند رهایی یابند. در اینجا در بارهٔ این نکته که مطالعه و شناخت اعمال انسانها به مراتب بهتر و ارزنده تر از مطالعه و شناخت اعمال جانوران است، چیزی نمی گویم. در جای دیگر به تفصیل بیشتر بررسی خواهم کرد.

قضیهٔ ۳۶. عالیترین خیری که اصحاب فضیلت از آن بهرهمندند مشترک میان همگان است، و همه می توانند به طور مساوی از آن برخوردار شوند.

برهان: عمل کردن بر طبق فضیلت، همان عمل کردن تحت هدایت عقل است (قضیة ۲۴، همین بخش) و هر کوششی که از روی عقل به کار می بریم کوشش برای فهم است (قضیة ۲۶، همین بخش)، و لذا (قضیة ۲۸، همین بخش) عالیترین خیری که اصحاب فضیلت از آن بهره مندند معرفت خداوند است، یعنی (قضیة ۴۷، بخش ۲ با تبصرهاش) خیری که میان همه مشترک است و ممکن است همهٔ انسانها، از این حیث که طبیعت یکسان دارند، به طور مساوی از آن برخوردار شوند. ۲۰ مطلوب ثابت شد.

تبصره: اگرکسی سؤال کند: اگر عالیترین خیری که اصحاب فضیلت از آن بهرهمندند میان همه مشترک نمی بود، چه می شد؟ آیا در این صورت مانند موضوع فوق (قضیهٔ ۳۴، همین بخش) این نتیجه به دست نمی آمد که انسانهایی که طبق هدایت عقل زندگی میکنند،

یعنی (قضیهٔ ۳۵، همین بخش) انسانها از این حیث که طبعاً موافق یکدیگرند مخالف یکدیگر باشند؟ پاسخ می دهیم که نه از ناحیهٔ تصادف، بلکه ناشی از خود طبیعت عقل است که عالیترین خیر انسان باید میان همه مشترک باشد، زیرا آن از خود ذات انسان از این حیث که به واسطهٔ عقل تعریف می شود استنتاج شده است و نیز انسان بدون قدرت این حیث که به واسطهٔ عقل تعریف می تواند وجود یابد یا به تصور آید، زیرا از لوازم ذات نفس برخورداری از این خیر اعلی نمی تواند وجود یابد یا به تصور آید، زیرا از لوازم ذات نفس انسانی است که شناخت تامی از ذات نامتناهی و سرمدی خدا داشته باشد (قضیهٔ ۴۷، بخش ۲).

قضیهٔ ۳۷. اصحاب فضیلت خیری را که برای خود طلب میکنند برای دیگران هم میخواهند و هر چه معرفت اَنان به خدا بیشتر باشد این امر [خیرخواهی نسبت به دیگران] بیشتر خواهد بود۷۰.

برهان: انسانها، از این حیث که تحت هدایت عقل زندگی میکنند برای یکدیگر مفیدترند (نتیجهٔ ۱، قضیهٔ ۳۵، همین بخش) و لذا ما (قضیهٔ ۱۹، همین بخش) تحت هدایت عقل میکوشیم تا انسانها را وادار سازیم که تحت هدایت عقل زندگی کنند. اما کسانی که تحت هدایت عقل زندگی میکنند، یعنی اصحاب فضیلت (قضیهٔ ۲۴، همین بخش) خیری را که برای خود که طالب آنند همان فهم است (قضیهٔ ۲۶، همین بخش) و بنابراین، خیری را که برای خود طلب میکنند، آن را برای دیگران نیز میخواهند. به علاوه این خواهش، از این حیث که به نفس مربوط است، همان ذات نفس است (تعریف ۱ عواطف). اما ذات نفس عبارت است از شناخت (قضیهٔ ۱۷، بخش ۲)، که مستلزم شناخت خداست (قضیهٔ ۲۷، بخش ۲)، و آن ۲۰، بدون این شناخت ممکن نیست وجود یابد یا به تصور آید (قضیهٔ ۱۵، بخش ۱) و بنابراین، شناخت خدا که ذات نفس مستلزم آن است، هر اندازه عظیمتر باشد، به همان نسبت خواهشی که اصحاب فضیلت به موجِب آن آنچه خود طلب میکنند برای دیگران هم میخواهند، شدت خواهد یافت. مطلوب ثابت شد.

برهان دیگر: انسان اگر ببیند که خیری را که برای خود طلب میکند و به آن عشق ۷۱. بعنی از خصوصیات و برکات حیات عقلانی و معرفت خداوند این است که کسی که آن را برای خود میخواهد برای دیگران هم میخواهد و این خواهش نوع برستانه، متناسب با فزونی معرفت خداوند فزونی می باید. ۷۲. بعنی ذات نفس.

چشم میخورد که در این تبصره و قضایای بعدی بدانها اشاره شده است. الف: وجود سانق اجتماعی بودن در طبیعت انسان، که از همان عقیدهٔ ارسطو نشأت گرفته است. ب: تصور تشکیل جامعه و مقایسه میان انداموارگی فردی و انسان، که از همان عقیدهٔ ارسطو نشأت گرفته است. ب: تصور تشکیل جامعه و مقایسه میان انداموارگی فردی و اجتماعی. ج: تصور اینکه همانندی، بایهٔ سازش اجتماعی است. د: رابطه میان اخلاق و سیاست و فرد و اجتماع. ۷۰. یعنی چون خیر اعلی برای کسانی که طبق هدابت عقل زندگی میکنند و به دنبال فصیلت میروند معرفت حداوند و یا حیات عقلائی است، و این در میان همگان مشترک و برخورداری از آن بهطور یکسان برای عموم میسر است، لذا از این جهت، امکان ندارد که آنها مخالف یکدیگر باشند.

می ورزد، دیگران هم به آن عشق می ورزند، عشقش به آن استوارتر خواهد شد (قضیهٔ ۳۱، بخش ۳) و بنابراین (نتیجهٔ قضیهٔ ۳۱، بخش ۳) کوشش خواهد کرد تا دیگران هم، به آن عشق ورزند و از آنجا که این خیر (قضیهٔ ۳۶، همین بخش) میان همه مشترک است و همگان می توانند از آن برخوردار شوند، لذا او کوشش خواهد کرد (به موجب همان دلیل) تا وسیله ای فراهم آورد که دیگران هم از آن برخوردار شوند و بنابراین (قضیهٔ ۳۷، بخش ۳) هر چه او خود بیشتر از آن بهره مند شود به همان اندازه بیشتر کوشش خواهد کرد که دیگران هم از آن بهره مند شود به همان اندازه بیشتر کوشش خواهد کرد که دیگران هم از آن بهره مند شوند.

تبصرهٔ ۱: کسی که فقط به سائقه عاطفه می کوشد تا دیگران را وادارد که به آنچه خود عشق می ورزد عشق ورزند و طبق تعایل وی زندگی کنند، او فقط از روی هوس ۲۳ عمل می کند و بنابراین مورد نفرت کسانی است که تمایلات دیگر دارند و آنها نیز از روی هوس می کوشند تا دیگران را وادار سازند که طبق تمایلات آنان زندگی کنند. به علاوه چون عالیترین خیری که انسانها از یک عاطفه می طلبند ۲۲ غالباً طوری است که فقط یک شخص می تواند از آن بهره مند باشد، لذا عشاق از ثبات روحی برخوردار نیستند و در همان هنگامی که از ستایش کردن معشوقشان لذت می برند، می ترسند که مبادا باورشان نکنند ۲۰۰۰. اما کسی که می کوشد به وسیلة عقل، نه هوس، دیگران را هدایت کند عملش موافق انسانیت و محبت است، و همواره از ثبات روحی کاملی برخوردار است. به علاوه من تمام خواهشها و تمام افعالی را که ما خود از این حیث که تصور خدا را داریم یا او را می شناسیم علت آنهاییم، به دین منسوب می دانم. خواهش انجام کار خیر را که از زیستن تحت هدایت عقل نشأت می گیرد پارسایی می نامم. اگر انسانی تحت هدایت عقل زندگی کند، من به خواهشی که او را بر آن می دارد تا با دیگران پیوند دوستی برقرار کند نام شرافت ۲۶ می دهم. آنچه را و را بر آن می دارد تا با دیگران پیوند دوستی برقرار کند نام شرافت ۲۰ می دهم. آنچه را مورد ستایش انسانهایی است که تحت هدایت عقل زندگی می کنند شریف ۲۷ می نامم و

برعکس آنچه را مخالف استقرار دوستی است به نام خسیس <sup>۷۸</sup> میخوانم. بهعلاوه من نشان دادهام که مبانی مدینه <sup>۷۸</sup> چیست.

اکنون از آنچه در فوق مذکور افتاد به آسانی فرق میان فضیلت راستین و ضعف فهمیده می شود. به این معنی که فضیلت راستین چیزی جز زندگی کردن تحت هدایت عقل ۸۰ نيست، حال آنكه، ضعف فقط عبارت از اين است كه انسان خود را تحت تأثير اشياء خارجی قرار دهد و بهوسیله آنها موجّب به انجام دادن اعمالی شود که مقتضای ساختمان عمومي اشياء خارجي است، نه أنجه طبيعت خود او فقط به اعتبار خود اقتضا ميكند. ابنها اموری است که من در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۸، همین بخش وعده کرده بودم که مبرهن سازم. از آنچه گفته شد مشاهده میشود که قانون منع ذبح حیوانات بیشتر بر موهومپرستی و رقت زنانه مبتنی است تا بر عقل سلیم. عقلی که به هدایت آن نفع خود را طلب میکنیم و به ما می آموزد که با انسانها یگانه شویم، نه با جانوران یا با اشیانی که طبیعت آنها با طبیعت انسانی ۸۱ متفاوت است، و همان حقى راكه أنها بر ما دارند، ما نيز بر أنها داريم. در واقع، از آنجاکه حق هر شخصی بهوسیلهٔ فضیلت یا قدرت او تعریف میشود، حق انسانها بر جانوران بیشتر از حق آنها بر انسانها است. با این همه من ابدا منکر این نیستم که جانوران احساس دارند، بلکه آنچه انکار میکنم این است که به همین دلیل احساس داشتن آنها ناروا بدانیم که آنها را در راه منافع خود به کار بریم و با آنها آنگونه که مصالحمان بیشتر اقتضا مىكند رفتار كنيم، زيرا أنها در طبيعت همانند ما نيستند و عواطف آنها طبيعةً با عواطف انسانی مخالف است (تبصرهٔ قضیهٔ ۵۷، بخش ۳). اکنون باقی میماند که باید شرح دهم که عدالت، بیعدالتی، گناه و بالاخره ثواب چیست. در خصوص اینها تبصره زیر را نگاه کنید.

تبصرهٔ ۲: در ذیل بخش ۱ وعده دادم شرح دهم که ستایش و سرزنش، ثواب و گناه، عدالت و بیعدالتی چیست؟ قبلاً معنای ستایش و سرزنش را در تبصرهٔ قضیهٔ ۲۹،

۷۲. لاتین impulsus) درگذشته این کلمه را «انگیزه» نرجمه کردیم ولی اینجا هوس مناسب،تر است

۷۴. با «انتظار دارند»

۷۵. با «مورد قبول آنها واقع نشوند».

۷۶. لاتین: Honesty) honestas) به جای آن می توان «تودّد» گفت. در اخلاق ناصری (مقالت اول، مقاصد، فصل چهارم) آمده است: تودّد آن بود که طلب مودت اکفاء و اهل فضل کند به خوشرویی و نیکو سخنی. صداقت هم مناسب است.

۷۷. لاتین honestus) گرامی نیز سناسب است.

۷۸. turpe) بست نیز مناسب است. به طوری که ملاحظه می شود: منشأ دینداری، پارسایی و شرافت را در فعالیت عقل جستجو می کند.

۷۹. مدینه state) civitas) به معنانی که افلاطون درکتاب جمهوریت و فارابی درکتاب آراء اهل المدینة الفاضله بهکار برده است.

۸۰. یا «طبق احکام عقل».

۸۱. یا «نوع انسان».

بخش ۳ نشان دادهام و اکنون باید دربارهٔ بقیّه سخن بگویم. ولی نخست باید چند کلمهای دربارهٔ حالت مدنی و طبیعی انسان سخن گفته شود.

هرکس به موجب عالیترین حق طبیعی وجود دارد<sup>۸۲</sup>. و در نتیجه هرکس به موجب این حق اموری را که از ضرورت طبیعتش نشأت میگیرند انجام میدهد و لذا هر کس به موجب عالیترین حق طبیعی خود میان خیر و شر قضاوت میکند و به چیزی توجه میکند، که برحسب مزاجش آن را نافع تشخیص میدهد (قضایای ۱۹ و ۲۰، همین بخش)، انتقام می گیرد (نتیجهٔ ۲، قنسیهٔ ۴۰، بخش ۳) و می کوشد تا آنچه را که به آن عشق می ورزد حفظ کند و آنچه را که از آن نفرت دارد از بین ببرد (قضیهٔ ۲۸، بخش ۳). اگر انسانها به دستور عقل زندگی کنند، هر کسی بدون اینکه به دیگران آزاری برساند، از این حق طبیعی برخوردار خواهد بود (نتيجة ١، قضية ٣٥، همين بخش). اما از أنجاكه انسانها دستخوش عواطفند (نتیجه قضیه ۴، همین بخش) که به مراتب بر قدرت و فضیلت انسانی تفوق دارند (قضیهٔ ۶، همین بخش) لذا آنها، غالباً به راههای مختلف کشیده می شوند (قضیهٔ ٣٣، همين بخش) و به مخالفت يكديگر مي پردازند (قضية ٣٤، همين بخش)، در حالي که به کمک یکدیگر نیازمندند (تبصرهٔ قضیهٔ ۳۵، همین بخش). انسانها برای اینکه بتوانند با هم در توافق زندگی کنند و کمک یکدیگر باشند، ضروری است که از حقّ طبیعی خود صرف نظر کنند و به یکدیگر اعتماد ورزند و کاری انجام ندهند که موجب ابذاء دبکران باشد. در این که چگونه ممکن است انسانها که ضرورة دستخوش عواطف هستند انتیجهٔ قنسية ۴، همين بخش) و متلوّن و متغيّرند (قضية ٣٣، همين بخش) بتوانند، به يكديگر اعتماد كنند و به هم اطمينان ورزند، از قضية ٧، همين بخش و قضية ٣٩، بخش ٣ واضح است. من در آنجا نشان دادهام که ممکن نیست از عاطفهای جلوگیری شود، مگر بهوسیلهٔ عاطفهای که قویتر از آن و مخالف آن باشد، و اینکه هر کسی از ایذاء دیگران به واسطهٔ ترس از ایذاء شدیدتر امتناع می ورزد. لذا، طبق این قانون جامعه وقتی امکان استقرار

Theologico-Political Treatise, chap. 16.

می یابد که حق انتقام و قضاوت در خصوص خیر و شر را دست خود نگه دارد. و در نتیجه دارای قدرت تقریر قاعده عمومی زندگی، وضع قوانین و حمابت از آنها باشد، اما نه بهواسطهٔ عقل، که نمی تواند از عواطف جلوگیری کند (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷، همین بخش) بلکه بهواسطهٔ مجازات<sup>۸۳</sup>. این جامعه که به موجب قانون و با قدرت حفظ خود استقرار یافته، مدینه نامیده میشود و کسانی که تحت حمایت آن زندگی میکنند به نام شهروند خوانده می شوند. اکنون به سهولت می توان دید در حالت طبیعی چیزی نیست، که بر طبق وفاق عمومي خيريا شرباشد، زيرا هركسي دراين حالت طبيعي فقط به فكر نفع شخصی خویش است و به حسب نوع تفکرش خیر و شر را مقرّر می دارد و از قاعدهای جز نفع شخصی پیروی نمیکند و به موجب هیچ قانونی موظف به اطاعت از کسی جز خود نیست. به این ترتیب ممکن نیست گناه در حال طبیعی تصور شود، بلکه فقط در حالت اجتماعی قابل تیسور است، یعنی جانی که با وفاق عمومی خیر و شر مقرر شده و هر کس موظف به اطاعت از مدینه است. بنابراین گناه چیزی نیست، مگر نافرمانی که فقط طبق قانون مدینه کیفر دارد، و برعکس فرمانبرداری شهروند ثواب محسوب می شود و به همین جهت او شایستهٔ بهرهوری از مزایای مدینه است. به علاوه، در حالت طبیعی هیچکس، به موجب وفاق عمومی، صاحب چیزی نیست و در طبیعت، چیزی وجود ندارد که بتوان کفت که أن مخصوص اين انسان است نه آن، بلکه همه چيز متعلّق به همه است، بهطوري که در حالت طبیعی تصور دادن مال هرکس به خودش یا محروم کردن کسی از آنچه به او تعلق دارد ناممکن است، یعنی در حالت طبیعی امری واقع نمی شود که بتوان آن را عدالت و بیعدالتی نامید، بلکه فقط در حالت اجتماعی است که در آن به موجب وفاق عمومی مقرَّر می شود که چه چیزی به فلان تعلق دارد و چه چیزی به بهمان. بنابراین عدالت و بيعدالتي، گناه و ثواب مفاهيم خارجيند، نه صفاتي كه مُبيّن طبيعت نفس باشند، دربارة این امور به حد کافی سخن گفتم.

AT. مقصود این است که بودن عالیترین حق طبیعی انسان است. به عقیدهٔ وی حق طبیعی نه قوهٔ فردی است و نه سلطهٔ شرعی و اجتماعی بلکه رفتار بر طبق طبیعت خود و قوانین طبیعی عام است. مثلاً بر طبق این حق است که ماهیان در با موجب شدهاند در آب شنا کنند و بزرگشان کوچکشان را بخورد. برای مزید اطلاع از نظر وی در خصوص حق طبیعی مراجعه شود به:

A۳. B: تهدیدات. در رسالهٔ الهیات و سباست شرط تعقق حامعه دمکراسی و بهاصطلاح استقرار «مدینهٔ فاضله» (بعنی طبق نظر وی جامعه و مدینهای که حنیالامکان در آن حقوق طبعی افراد رعایت شود و هر عقیدهای مورد احترام باشد) را این میداند که هر فردی قدرت خود را به جامعه و سینه تفویض کند، به طوری که مدینه به هر شینی حق طبیعی مطلق بیابد و در تقریر اوامر سلطة مطلق پیدا کند، تا افراد یا از روی اخبیار و یا به علت خوف از مجازات از اطاعت کند. برای مزید اطلاع مراجعه شود به همانجا.

قضیهٔ ۳۸. شیتی که بدن انسان را در وضعی قرار می دهد که به طرق متعدِّد تحت تأثیر قرار دهد، برای انسان قرار گیرد و یا آن را مستعدّ سازد که اشیاء خارجی را به طرق متعدِّد تحت تأثیر قرار دهد، برای انسان سودمند است و هر اندازه که بدن انسان به وسیلهٔ آن قابلیّت بیشتری پیدا کند که به طرق متعدِّد تحت تأثیر قرار گیرد، یا اجسام را تحت تأثیر قرار دهد این سودمندی بیشتر خواهد بود و برعکس چیزی که این قابلیّت بدن را کاهش می دهد زیانمند است.

برهان: هر اندازه که بدن برای این نوع قابلیّت <sup>۸۲</sup> مستعدتر باشد، نفس هم به همان اندازه برای درک مستعدتر خواهد بود (قضیهٔ ۱۴، بخش ۲)، و بنابراین، هر شیئی که بدن را در این وضع قرار می دهد و آن را برای این نوع قابلیّت مستعد می سازد بالضروره خیر یا سودمند است (قضایای ۲۶ و ۲۷، همین بخش)، و هر اندازه که قدرتش برای مستعد ساختن بدن برای این نوع قابلیّت بیشتر باشد، به همان اندازه سودمندتر خواهد بود، در حالی که برعکس (به موجب همان قضیهٔ ۱۴، بخش ۲، معکوساً و قضیهٔ ۲۶ و ۲۷، همین بخش) هر اندازه که از استعداد بدن برای این قابلیّت بکاهد زیانمندتر است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۹. هر شیئی که تناسب حرکت و سکونی را که اجزای بدن انسان نسبت به یکدیگر دارند حفظ کند خیر است<sup>۸۵</sup> و برعکس چیزی که باعث تغییر این تناسب باشد، شرّ است.

برهان: بدن انسان، برای حفظ خود، به اجسام متعدّد کثیری نیازمند است (اصل موضوع ۴، بخش ۲). اما آنچه به بدن انسان شکل می دهد این است که اجزای آن به نسبت معیّنی حرکات خود را به یکدیگر منتقل می سازند (تعریف قبل از حکم ۴، بعد از قضیهٔ ۱۳، بخش ۲). بنابراین، هر چه موجِب شود که تناسب حرکت و سکون موجود میان اجزای بدن انسان محفوظ بماند، در عین حال حافظ شکل بدن انسان نیز هست، و نتیجهٔ (اصول موضوعه ۳ و ۶، بخش ۲) موجِب می شود که بدن انسان به طرق متعدّد متأثّر شود و اجسام خارجی را به طرق متعدد تحت تأثیر قرار دهد، و بنابراین (قضیهٔ ۳۸، همین

بخش) خیر است. به علاوه هر چه موجب شود که میان اجزای بدن انسان تناسب حرکت و سکون دیگری برقرار شود (به موجب تعریفی که هم اکنون نقل شد) موجب می شود که بدن انسان شکل دیگری بپذیرد، یعنی (چنانکه خوکر بدیهی است، و ما در پایان پیشگفتار این بخش نشان دادیم) موجب می شود که بدن تباهی یابد و در نتیجه از استعداد بدن به این که به طرق متعدد تحت تأثیر قرار گیرد کاسته شود و لذا شرّ است (قضیهٔ ۳۸، همین بخش). مطلوب ثابت شد.

تبصره: این که این امور تا چه اندازه ممکن است نفس را زیان یا فایده برسانند، در بخش پنجم شرح داده خواهد شد. با این همه باید در اینجا خاطرنشان کرد که به عقیده من، بدن وقتی که اجزایش در وضعی قرار گیرند که تناسب حرکت و سکون آنها نسبت به یکدیگر اختلال یابد می میرد ۲۰۰۶. زیرا نمی توان انکار کرد که ممکن است بدن انسان با حفظ دوران خون و امور دیگری که عامل حیات آن به شمار می آید، به طبیعت دیگری تغیر یابد که کاملا با طبیعت خود فرق داشته باشد. هیچ دلیلی مرا وادار نمی سازد این مطلب را تأیید کنم که بدن تنها وقتی می میرد که به جسد تغیر یابد. حتی ۲۰۰۱ تجربه هم ظاهراً عکس آن را به ما می آموزد. گاهی اتفاق می افتد که انسان آن چنان تغیر می یابد که به سختی می توان گفت که او همان انسان قبلی است. چنانکه شنیده ام که یک شاعر اسپانیایی بیمار شد و با آنکه بعداً بهبود یافت، چنان زندگی گذشته اش را از یاد برد که باور نمی کرد که نمایشنامه ها ۲۰۰۸ و غمنامه هایی که خود نوشته بود از آن اوست، و اگر زبان مادری خود را

۸۴. یعنی فابلتیت تأثیر و تأثر.

۸۵. یعنی فقط آن چیزی که بدن را برای ادامهٔ وجود طبیعتش قادر میسازد، خیر نیست بلکه چیزی هم که هویّت شخصیّت آن، یعنی تناسب حرکت و سکونی را که اجزای بدن انسان نسبت به هم دارند حفظ میکند، خیر است.

۸۶. یعنی مرگ تنها وقتی اتفاق نمی افتد که بدن به جسد تغیر بابد، بلکه ممکن است انسان هنگامی که تغیراتی را می پذیرد، که به سهولت نمی توان گفت که او همان شخص اول است مرده به شمار آید، اگرچه از نظر اعمال اعضای بدنی هنوز زنده باشد. به طوری که در قضیهٔ بعدی اشاره می شود، امر در مورد جامعه نیز از این قرار است. خیر آن چیزی است که باعث توافق کامل میان افراد مدینه و استقرار آن به عنوان یک واحد منتظم باشد و شر آن است که برخلاف این باشد و این یادآور مقایسه افلاطون و فارایی میان عدالت در مدینه و سلامت بدن است. خلاصه به عقیدهٔ اسپینوزا حیات مدینه نیز مانند حیات فرد، تنها با از بین رفتن افراد آن که به منزلهٔ اعضای آن به شمار می آیند از بین نمی رود، بلکه با دگرگون شدن و از بین رفتن نهادها و فرهنگ مخصوص به خود که وسیلهٔ ادامهٔ حیات تاریخی می باشند نیز از بین می رود و لذا آن گروه از جهودان اسپانیا که از فرهنگ گذشته خود بریدند با اینکه از نظر طبیعی به کلی از بین برفتند ولی در واقع دیگر جهود نبودند. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

Spinoza, Theologico-Political Treatise, chap. 3 & 18.

۸۷. با «در واقع».

۸۸. یا «داستانها».

هم فراموش می کرد ممکن بود او را کودکی مسن به حساب آورد. اگر این باورنکردنی به نظر می آید، در بارهٔ کودکان چه خواهیم گفت؟ اشخاص بالغ تا آن اندازه طبیعت کودکان را با طبیعت خود متفاوت می پندارند که اگر از مشاهدهٔ دیگران در بارهٔ خود حدس نمی زدند نمی توانستند خود را قانع کنند که آنها هم روزی کودک بوده اند. اما برای این که مبادا برای اشخاص خرافی زمینه ای برای طرح سؤالهای جدیدی فراهم آورم ترجیح می دهم که در این باره بیش از این چیزی نگویم.

قضیهٔ ۴۰. هر چیزی که مردم را به زندگی اجتماعی سوق دهد، یعنی باعث شود که آنها با هم در توافق زندگی کنند، سودمند است و برعکس هر چیزی که موجب اختلاف در مدینه باشد شرّ است.

برهان: هر چیزی که موجِب می شود که انسانها با هم در توافق زندگی کنند در عین حال باعث می شود که آنها تحت هدایت عقل زندگی کنند (قضیهٔ ۳۵، همین بخش) و بنابراین (قضایای ۲۶ و ۲۷، همین بخش) خیر است و بر همان دلیل) آنچه موجب اختلاف باشد شرّ است. مطلوب ثابت شد.

قضيية ٢١. لذَّت هرگز بذاته ١٠ شرّ نيست، بلكه خير است، اما برعكس ألم بذاته ١٠ شرّ است.

برهان: لذّت (قضیهٔ ۱۱، بخش ۳ با تبصرهاش) عاطفهای است که قدرت فعالیّت بدن را میافزاید، یا تقویت میکند اما برعکس اَلم عاطفهای است، که از قدرت فعالیّت بدن میکاهد یا از آن جلوگیری میکند و بنابراین (قضیهٔ ۳۸، همین بخش) لذّت بذاته خیر است و جز آن، مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۴۲. ممکن نیست، نشاط افراطی باشد، بلکه همواره خیر است و برعکس افسردگی همواره شرّ است.

برهان: نشاط لذّتی است (نگاه کنید به تعریف آن در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، بخش ۳)

که، از این حیث که به بدن مربوط است، عبارت از این است که همهٔ اجزای بدن به طور مساوی متأثر شده باشند، یعنی (قضیهٔ ۱۱، بخش ۳) قدرت فعالیّت بدن طوری افزایش یافته یا تقویت شده باشد که تمام اجزای بدن همان تناسب قبلی حرکت و سکون خود را نسبت به هم حفظ کرده باشند. بنابراین نشاط همیشه خیر است و ممکن نیست افراطی باشد. اما افسردگی (به تعریف آن در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، بخش ۳ نگاه کنید) اَلمی است، که از این حیث که مربوط به بدن است عبارت از این است که قدرت فعالیّت بدن مطلقاً کاهش یافته، یا از آن جلوگیری شده است. بنابراین افسردگی (قضیهٔ ۳۸، همین بخش) همیشه شرّ است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۴۳. ممکن است خوشی افراطی و شرّ باشد، و ممکن است، اندوه، از این حیث که خوشی یا لذّت، شرّ است، خیر باشد.

برهان: خوشی لذتی است که از این حیث که به بدن مربوط است، عبارت از این است که یک جزء بدن یا بعضی از اجزاء آن بیش از دیگر اجزاء متأثر شود (به تعریف آن در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، بخش ۳ نگاه کنید). و ممکن است قدرت این عاطفه آن اندازه شدید باشد که بر سایر افعال بدن تفوّق یابد (قضیهٔ ۶، همین بخش) و ممکن است آنچنان سخت عارض بدن شود که از استعداد تأثر بدن به طرق متعدّد بکاهد و لذا ممکن است این عاطفه شرّ باشد (قضیهٔ ۳۸، همین بخش). اما برعکس درد که اندوه است ممکن نیست، به صرف اعتبار ذاتش خیر باشد (قضیهٔ ۲۸، همین بخش)، ولی از آنجا که قدرت و افزایش آن به واسطهٔ قدرت علّت خارجی در مقایسه با قدرت ما تبیین میشود (قضیهٔ و افزایش آن به واسطهٔ قدرت علّت خارجی در مقایسه با قدرت ما تبیین میشود (قضیهٔ ۵، همین بخش)، میتوان، از قوّت این عاطفه درجات و انواع نامتناهی به تصور آورد (قضیهٔ ۳، همین بخش) و بنابراین میتوان نوعی یا درجهای از درد تصور کرد که بتواند (قضیهٔ ۳، همین بخش) و بنابراین میتوان نوعی یا درجهای از درد تصور کرد که بتواند از خوشی مفرط جلوگیری کند و تا این حد (به موجب بخش اول این قضیه) مانع کاهش استعداد بدن شود و در این صورت ممکن است درد خیر باشد. مطلوب ثابت شد.

قضية ۴۴. عشق و خواهش ممكن است افراطي باشند.

برهان: عشق لذَّتي است (تعريف ۶ عواطف) همراه با تصور يک علت خارجي.

۸۹. یا «لذّت آشکارا شر نیست».

۹۰. یا «الم آشکارا شر است»،

بنابراین، خوشی (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۱، بخش ۳) که همراه با تصور یک علت خارجی است عشق است، و لذا ممکن است عشق مُغرط باشد (قضیهٔ ۴۳، همین بخش). بهعلاوه شدّت خواهش متناسب است با عاطفهای که خواهش از آن ناشی می شود (قضیهٔ ۳۷، بخش ۳). بنابراین همان طور که ممکن است عاطفهای (قضیهٔ ۶، همین بخش) بر سایر افعال انسان تفوّق یابد، همین طور ممکن است خواهشی که از این عاطفه نشأت می گیرد، بر خواهشهای دیگر تفوّق یابد و در نتیجه افراط آن به حدّ افراط خوشی باشد که در قضیهٔ قبلی نشان دادیم. مطلوب ثابت شد.

تبصره: نشاط که گفتم خیر است آسانتر از مشاهدهٔ آن تخیّل می شود، زیرا عواطفی که ما روزانه تحت تأثیر آنها قرار میگیریم معمولاً به آن جزء بدن مربوطند که بیش از اجزاء دیگر متأثر شده است و از اینجاست که آن عواطف معمولاً به حدّ افراط می رسند و نفس را فقط در توجّه به یک موضوع معطّل می دارند به طوری که نمی تواند در بارهٔ موضوعات دیگر بیندیشد. و اگرچه انسانها دستخوش عواطف متعددی واقع می شوند، و به ندرت کسی پیدا میشود که همواره تحت تأثیر یک عاطفه و همان عاطفه قرارگیرد، با وجود این کسانی هم هستند كه يك عاطفه و همان عاطفه عارضِ لازم أنهاست. ما گاهي انسانهايي را ميبينيم که چنان تحت تأثیر موضوعی قرار گرفتهاند که اگرچه آن موضوع حاضر نیست، با وجود این آن را در برابر خود حاضر می پندارند، و اگر این واقعه برای کسی پیش آید که در خواب نباشد ما او را هذیانگو، یا دیوانه مینامیم و کسانی را که در آتش عشق میسوزند و شب و روز دربارة چیزی جز معشوقه خود نمی اندیشند، در دیوانگی کمتر از اینها نمی دانیم، که باعث خندهٔ ما میشوند. اما انسان حریصی که دربارهٔ چیزی جز تحصیل ثروت و پول نمی اندیشد و آدم شهرت طلبی که دربارهٔ چیزی جز سرباندی فکر نمیکند، از آنجا که آنها مایهٔ آزار دیگرانند و سزاوار نفرت انگاشته میشوند دیوانه خوانده نمیشوند. با اینهمه در واقع حرص، شهرتطلبی، شهوت و غیر آن از انواع جنونند، اگرچه از امراض بهشمار نمیآیند ۹۱.

## قضية ۴۵. هرگز ممكن نيست كه نفرت خير باشد.

برهان: ما میکوشیم تا انسانی را که به وی نفرت داریم نابود کنیم (قضیهٔ ۳۹، بخش ۳) یعنی (قضیهٔ ۳۷، همین بخش) میکوشیم تا عملی انجام دهیم که شرّ است. بنابراین، هرگز ممکن نیست الی آخر. مطلوب ثابت شد.

تبصره: باید توجّه داشت که مقصود من از نفرت در اینجا و در قضایای بعد فقط نفرت به انسان است.

نتیجهٔ ۱: حسد، استهزا، بی اعتنایی، خشم، انتقام و عواطف دیگری که مربوط به فرتند یا از آن ناشی می شوند شرّند. این معنی از قضیهٔ ۳۹، بخش ۳ و قضیهٔ ۳۷، همین بخش نیز آشکارا برمی آید.

نتیجهٔ ۲: هر چیزی که ما تحت تأثیر نفرت خواهان آن هستیم در مدبنه شر و بیعدالتی به شمار می آید. این نیز از قضیهٔ ۳۹، بخش ۳ و از تعریف شیء خسیس و بیعدالتی، در تبصرهٔ قضیهٔ ۳۷، همین بخش برمی آید. ۹۲

تبصره: من میان استهزا (که در تبصرهٔ ۱ این قضیه گفتهام شرّ است) و خنده فرقی عظیم میگذارم. زیرا خنده مانند مزاح چیزی جز لذّت نیست و لذا به شرط اینکه مُفرط نباشد بذاته خیر است ۹۳ (قضیهٔ ۴۱، همین بخش)، بنابراین فقط خرافات سختگیر و ملال آور انسان را از خنده بازمی دارند. ۹۴ در اینکه چرا فرو نشاندن گرسنگی و تشنگی بیش از دور کردن افسردگی رواست؟ دلیلی که خود را با آن قانع کردهام این است که به انوهیت و نه هیچ انسانی ۹۵ جز شخص حسود از ضعف یا بدبختی من خوشحال نمی شود، و نه هیچ انسانی که جز شخص حسود از ضعف یا بدبختی من خوشحال نمی آورد، اما بالهها و آهها و ترسها و دیگر نشانه های ناتوانی نفس را از فضایل ما به شمار نمی آورد، اما برعکس لذتی که تحت تأثیرش قرار گرفته ایم هر اندازه شدیدتر باشد، کمالی که بدین وسیله به آن رسیده ایم عظیمتر خواهد بود، یعنی ضرورهٔ از طبیعت الهی بهره مند خواهیم شد. بنابراین وظیفه انسان عاقل است که حتی الامکان از اشیاء استفاده کند و از آنها متمتع نخواهد کردد اما مشروط بر این که به حد بیزاری نرسد، که در این صورت موجب تمتع نخواهد

۹۱. حکمای ما آنها را از امراض نفس میشمارند. مراجعه شود به: اخلاق ناصری، مقالت اول، قسم دوم، فصل دهم. تهذیب الاخلاق و تطهیرالاعراق ابن مسکویه، المقامةالسادسة.

۹۲. ترجمهٔ B با متن لاتین و ترجمه های دیگر فرق فاحش دارد.

۹۳. حکمای ما هم در حالی که استهزا را مذموم می دانند مزاح را به شرط اینکه مفرط نباشد محمود می شمارند (اخلاق ناصری، مقالت اول، قسم دوم، فصل دهم. تهذیب الاخلاق و تطهیرالاعراق، المقامة السادسة).

۹۴. ۱. از لذت بردن بازمی دارید.

۹۵. با «نه خدا و نه انسان».

شد. من میگویم که وظیفهٔ انسان عاقل است که از غذاهای مطبوع و نوشیدنیهای گوارا، تا حد اعتدال تغذیه کند و با استفاده از عطرها، از زیبائی گیاهان سرسبز، آرایش، موسیقی، ورزش، تماشاخانه و نظایر آنها که انسان میتواند، بدون ایداء دیگران از آنها بهرهمند گردد خود را نیرو دهد و قوّت یابد. زیرا بدن انسان از اجزای کثیری که طبیعةً با هم مختلفند و پیوسته به تغذیه جدید و متنوع احتیاج دارند ترکیب یافته است. بهطوری که تمامی بدن بهطور مساوی مستعد انجام همه اموری است که ممکن است از طبیعت آن ناشی شوند و در نتیجه نفس هم بهطور مساوی مستعد است که در عین حال امور کثیری را بفهمد. این روش زندگی بهتر از همه هم با اصول ما سازگار است و هم با روش معمول زندگی. بنابراین هیچ روش زندگی بهتر و توصیه کردنی تر از این نیست. و نیازی نیست که در اینجا در این باره به تفصیل بیشتری ۹۶ سخن گفته شود.

قضيية ۴۶. كسى كه تحت هدايت عقل زندگى مىكند حتى الامكان مىكوشد تا نفرت، خشم، یا بی اعتنائی دیگران را نسبت به خود با عشق و کرامت پاداش دهد.۱۲

برهان: تمام عواطف وابسته به نفرت، شرّند (نتيجه ١، قضيه ٢٥، همين بخش) لذا، انسانی که تحت هدایت عقل زندگی میکند حتیالامکان میکوشد تا تحت استیلای عواطف وابسته به نفرت قرار نگیرد (قضیهٔ ۱۹، همین بخش) و در نتیجه (قضیهٔ ۳۷، همین بخش) کوشش خواهد کرد که دیگران هم تحت استیلای این عواطف قرار نگیرند. اما نفرت با نفرت متقابل افزایش می یابد و برعکس ممکن است با عشق از بین برود (قضیة ۴۳، بخش ۳) به طوری که به عشق مبذّل شود (قضیة ۴۴، بخش ۳). لذا کسی که تحت هدایت عقل زندگی میکند، میکوشد نفرت و غیر آن را با عشق پاسخ دهد، یعنی با کرامت (به تعریف آن در تبصره قضیهٔ ۵۹، بخش ۳ نگاه کنید). مطلوب ثابت شد.

تبصره: کسی که میخواهد آزار دیگران را با نفرت تلافی کند مطمئناً زندگی اسفناکی خواهد داشت. اما برعکس، کسی که میکوشد تا نفرت را با عشق برطرف سازد، با لذت و اطمینان خاطر به مبارزه می پردازد و در برابر بسیار به همان آسانی مقاومت می کند که

در برابر اندک و بهندرت نیازمند یاری بخت است و کسانی که مغلوبش میشوند خود را با خوشحالی تسلیم وی میکنند، زیرا آنها نه بهواسطه فقدان نیرو بلکه بهواسطهٔ افزایش نیروشان مغلوب شدهاند. به هر حال تمام این حقایق آنچنان بهوضوح از صرف تعاریف عشق و عقل ناشی می شوند که دیگر به مبرهن ساختن تکتک آنها نیازی نیست. ۹۸

قضية ۴۷. ممكن نيست عواطف اميد و ترس به ذات خود خير باشند.

برهان: ممكن نيست عواطف اميد و ترس، بدون ألم وجود يابند، زيرا ترس (تعريف ۱۳ عواطف) اندوه یا اَلم است و امید (توضیح تعاریف ۱۲ و ۱۳ عواطف) بدون ترس وجود نمىيابد. بنابراين (قضية ۴۱، همين بخش) ممكن نيست اين عواطف به ذات خود خير باشند، بلکه فقط از اين حيث خيرند که بتوانند از افراط در لذَّت جلوگيري کنند (قضية ۴۳، همین بخش). مطلوب ثابت شد.

تبصره: مى توان افزود كه اين عواطف به فقدان شناخت و ناتوانى نفس دلالت میکنند، و به همین دلیل اطمینان، یأس، خوشحالی و افسوس نشانه های ناتوانی نفسند. زیرا، اگرچه اطمینان و خوشحالی عواطف مربوط به لذّتند، ولی با وجود این مستلزم وجود یک الم قبلی، یعنی امید و ترسند. بنابراین هرچه بیشتر بکوشیم، تا تحت هدایت عقل زندگی کنیم، بیشتر میکوشیم تا بر امید تکیه نکنیم، خود را از ترس برهانیم، حتی الامکان بر بخت غالب آييم. و بالأخره اعمال خود را با دستور مسلّم عقل منطبق سازيم.

قضية ۴۸. عواطف استعظام و استحقار همواره شرّند.

برهان: این عواطف (تعاریف ۲۱ و ۲۲ عواطف) مخالف با عقلند و بنابراین (قضایای ۲۶ و ۲۷، همین بخش) شرّند. مطلوب ثابت شد.

قضية ۴۹. استعظام به آسانی شخص مورد استعظام را مستكبر می سازد.

برهان: اگر مشاهده كنيم كه شخصى، بهواسطة عشق، ما را بيش از آنچه شايسته آن هستيم ستايش ميكند، در اين صورت بهسهولت دچار استكبار خواهيم شد (تبصرهٔ قضيهٔ

۹۶. B: «بهوضوح یا تفصیل بیشتری». ۹۷. حاصل این قضبه و تبصرهاش این است: عاطفهای خیر است، که تحت هدایت عقل، یا مطابق دستور عقل

B .٩٨؛ به نشان دادن آنها بیازی نمی باشد.

۴۱، بخش ٣)، به عبارت دیگر تحت تأثیر لذّت قرار خواهیم گرفت (تعریف ٣٠ عواطف) و بهآسانی تمام محسَّناتی را که دربارهٔ ماگفته شده است باور خواهیم داشت (قضیهٔ ۲۵، بخش ٣). و در نتیجه بهواسطهٔ «عشق به خود»، خود را بیشتر از آنچه هستیم خواهیم پنداشت، یعنی (تعریف ۲۸ عواطف) به سهولت مستکبر خواهیم شد. مطلوب ثابت شد.

قضیه ۵۰. دلسوزی در کسی که تحت هدایت عقل زندگی میکند به ذات خود شر و بی فایده

برهان: دلسوزی (تعریف ۱۸ عواطف) اندوه است، و بنابراین (قضیهٔ ۴۱، همین بخش) به ذات خود شرّ است. خیری که از دلسوزی ناشی می شود ۱۹، یعنی اینکه می کوشیم تا شخصی را که به وی دلسوزی میکنیم از بدبختی نجات دهیم (نتیجه ۳، قضیهٔ ۲۷، بخش ٣)، عملی است که میخواهیم آن را فقط به دستور عقل انجام دهیم (قضیهٔ ٣٧، همین بخش)، اما تنها وقتی میتوانیم به دستور عقل کاری انجام دهیم که به یقین بدانیم آن كار خوب است (قضية ٢٧، همين بخش). بنابراين دلسوزي، دركسي كه تحت هدايت عقل زندگی میکند بذاته شر و بی فایده است. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا برمی آید که شخصی که طبق احکام عقل زندگی میکند حتی الامکان میکوشد تا تحت تأثیر دلسوزی قرار نگیرد.

تبصره: شخصي كه بهدرستي ميداند كه همه امور از ضرورت طبيعت الهي نشأت میگیرند و طبق قوانین و قواعد ازلی پدیدار میشوند، هرگز چیزی نخواهد یافت، که شایسته نغرت، استهزا، خندیدن، یا بیاعتنائی باشد و همین طور دربارهٔ هیچکس دلسوزی نمی کند، بلکه تا آن اندازه که فضیلت انسانی روا می دارد، همان طور که مردم می گویند می کوشد، تا خوب رفتار کند و لذت ببرد. باید به این افزوده شود که شخصی که به سهولت دچار عاطفه دلسوزی می شود و از ناله و بدبختی دیگری متأثر می شود، غالباً عملی انجام مىدهد كه بعدها از آن پشيمان مىشود. زيرا از يكسو تحت تأثير عاطفه هيچكارى انجام

نمی دهیم که خیر بودن آن مسلم برایمان باشد و از سوی دیگر به سهولت با گریه های کاذب فریب می خوریم. اما من اینجا صریحاً درباره کسی سخن میگویم که تحت هدایت عقل زندگی میکند زیرا کسی که نه عقل وی را به پاری دیگران وامی دارد و نه دلسوزی، او را به حق «لاانسان» مى نامند، زيرا (قضية ٢٧، بخش ٣) به نظر نمى آيد كه او به انسان شباهت داشته باشد.

قضميةً ٥١. لطف مخالف عقل نيست، بلكه ممكن است موافق أن باشد و از أن ناشي شود.

برهان: لطف دوستی به کسی است که او به دیگری نفعی رسانده است (تعریف ۱۹ عواطف). و بنابراین ممكن است به نفس، از این حیث كه فعّال است مر بوط باشد (قضیة ٥٩، بخش ٣)، يعنى (قضية ٣، بخش ٣) از اين حيث كه مىفهمد و بنابراين، لطف با عقل موافق است. مطلوب ثابت شد.

برهان دیگر: کسی که تحت هدایت عقل زننگی میکند نفعی را که برای خود طلب میکند برای دیگران هم میخواهد (قضیهٔ ۳۷، همین بخش) بنابراین، اگر مشاهده کند که شخصی به دیگری خیری رسانده است، کوشش او برای انجام دادن کار خیر تقویت مىشود، يعنى (تبصرهٔ قضيهٔ ١١، بخش ٣) ملتذَّ خواهد شد. و اين لذَّت (بنا به فرض) با تصور کسی که به دیگری خیری رسانده است همراه خواهد بود، بنابراین (تعریف ۱۹ عواطف) به او لطف خواهد داشت. مطلوب ثابت شد.

تبصيره: قهر همان طور كه تعريف كرده ايم (تعريف ٢٠ عواطف)، بالضروره شرّ است (قضية ۴۵، همين بخش)، اما بايد توجه داشت كه وقتى كه قدرت عالى مدبنه براى حفظ امنیّت مدینه شهروندی را که به دیگری آزار رسانده است، مجازات میکند، نمیگوییم که نسبت به او قهر کرده است، زیرا آنچه قدرت عالی را به مجازات او برمیانگیزد نفرت نيست، بلكه احساس وظيفه است. ١٠٠٠

قضیهٔ ۵۲. ممکن است «از خود خرسندی» از عقل ناشی شود و آن «از خود خرسندی» که فقط از عقل نشأت مى گيرد عاليترين نوعى است كه ممكن است وجود يابد.

۹۹. چنین بهنظر میآید که او رقت و دلسوزی را مطلقاً شر و بیفایده نمیداند بلکه تنها در مورد کسی شر و بی فایده می داند که می تواند به دستور عقل عمل کند و زندگی عاقلانه داشته باشد و نابراین با عقیدهٔ حکمای ما که رقت را از فضائل بهشمار آوردهاند و دربارهاش گفتهاند: «و اما رقت آن بود که نفس از مشاهدهٔ تألم ابنای جنس متأثر شود، بی اضطرابی که در افعال او حادث گردد» (اخلاق ناصری، مقاصد، فصل چهارم) چندان متضاد نیست.

۱۹۹۰ ۸. بلکه عوامل پارسایی است.

که او خود را به طور متمایز می فهمد (قضیهٔ ۲۶، همین بخش) و قدرت فعالیتش افزایش می یابد. بنابراین، فروتنی یا اَلم که از اینجا ناشی می شود که شخص ضعف خود را مورد ملاحظه قرار می دهد از ملاحظهٔ درست یا عقل ناشی نمی شود و فضیلت نیست، بلکه انفعال است. مطلوب ثابت شد. ۱۰۳

قضیهٔ ۵۴. پشیمانی، فضیلت نیست، یعنی از عقل ناشی نمی شود، بلکه انسانی که اُز کردهٔ خود پشیمان می شود دو چندان بدبخت یا ناتوان است.

برهان: قسمت اول این قضیه به همان صورت قضیهٔ قبل مبرهَن میشود، قسمت دوم از صرف تعریف پشیمانی آشکار است (تعریف ۲۷ عواطف) زیرا آدم پشیمان نخست خود را مغلوب خواهش شرّ میسازد، و پس از آن مغلوب اَلم میشود.

تبصره: از آنجا که انسانها به ندرت طبق احکام عقل زندگی می کنند، لذا این دو عاطفه فروتنی و پشیمانی و علاوه بر آنها امید و ترس بیشتر مفید واقع می شوند تا مُضرّ و لذا، از آنجا که انسانها از گناه ناگزیرند، بهتر است که به این طریق مرتکب گناه شوند، زیرا اگر انسانهایی که دچار ضعف نفسند همه به نحو یکسان متکبّر بودند، اگر از چیزی شرم نمی داشتند و اگر از چیزی نمی ترسیدند، چگونه ممکن بود متحد و منضبط بمانند. اگر جماعت نترسد آ<sup>۱۵</sup> خود ترسناک خواهد بود. بنابراین نباید تعجب کرد که انبیا که بیشتر در فکر خیر جامعه بودند تا خیر عده ای معدود، این همه فروتنی، پشیمانی و احترام را ستوده اند. در واقع کسانی که دستخوش این عواطف هستند به مراتب بیشتر از دیگران هدایت می شوند که تحت هدایت عقل زندگی کنند، یعنی آزاد باشند و از زندگی سعاد تمندانه بهره مند گردند.

# قضیهٔ ۵۵. منتهای تکبر یا تذلّل ۱۰۰ منتهای غفلت انسان از خویش ۱۰۴ است.

برهان: «از خود خرسندی» لذّتی است، که از توجه انسان به خود و قدرت فعالیّت خود ناشی می شود (تعریف ۲۵ عواطف). اما قدرت راستین فعالیّت انسان، یا فضیلت او خود عقل است (قضیهٔ ۳، بخش ۳) که انسان آن را به طور واضح و متمایز ملاحظه می کند (قضیهٔ ۴۰ و ۴۳، بخش ۲) بنابراین «از خود خرسندی» از عقل نشأت می گیرد. به علاوه وقتی که انسان به طور واضح و متمایز، یعنی به طور تام خود را ملاحظه می کند، چیزی جز آنچه از قدرت فعالیّت او (تعریف ۲، بخش ۳)، یعنی (قضیهٔ ۳، بخش ۳)، از قدرت فهم او نشأت می گیرد درک نمی کند و بنابراین فقط از این لحاظ است که عالیترین «از خود خرسندی» ممکن وجود می یابد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: در واقع «از خود خرسندی» عالیترین چیزی است که می توان در انتظارش بود، زیرا (همان طور که در قضیهٔ ۲۵، همین بخش نشان داده ایم)، هیچکس، به خاطر هدفی در حفظ وجود خود نمی کوشد. به علاوه از آنجا که این «از خود خرسندی»، به وسیلهٔ تمجید بیش از پیش تغذیه و تقویت می شود (نتیجهٔ قضیهٔ ۵۳، بخش ۳)، و برعکس (نتیجهٔ قضیهٔ ۵۵، بخش ۳)، به وسیله توبیخ بیش از پیش آشفته می گردد، لذا ما در زندگی بیشتر به وسیلهٔ تمجید هدایت می شویم و به زحمت می توانیم زیر بار توبیخ زندگی را تحمّل کنیم. ۱۵۰

# قضییهٔ ۵۳. فروتنی فضیلت نیست، یعنی از عقل ناشی نمی شود. ۱۰۲

برهان: فروتنی آلمی است ناشی از اینکه انسان ضعف خود را مورد ملاحظه قرار می دهد (تعریف ۲۶ عواطف). اما انسان، از این حیث که خود را با عقل راستین می شناسد فرض بر این است که ذات خود، یعنی (قضیه ۷، بخش ۳) قدرت خود را می فهمد. بنابراین، اگر انسان در ضمن ملاحظهٔ خود درک کند که ضعفی دارد، این ناشی از آن نیست، که او خود را می فهمد، بلکه همان طور که نشان داده ایم (قضیهٔ ۵۵، بخش ۳) ناشی از این است، که از قدرت فعّالیتن جلوگیری شده است. اما اگر فرض کنیم که انسانی به این جهت تصوری از ضعف خود دارد که چیزی را می فهمد که قویتر از خود اوست و با این شناخت از قدرت فعالیتش جلوگیری می کند، در این حالت به سادگی تصور می کنیم

۱۰۳. به طوری که ملاحظه شد او فروتنی را به این دلیل که از ضعف ناشی می شود فضیلت نمی داند و این مناقات ندارد با عقیده حکمای ما که تواضع را از فضائل به شمار آورده اند که آنان تواضع را ناشی از ضعف ندانسته اند. در اخلاق ناصری (مقالت اول، قسم دوم، فصل چهارم) تواضع از نوع فضائلی به شمار آمده که تحت جنس شجاعتند و چنین تعریف شده است: «و اما تواضع آن بود که خود را مزیتی نشمرد برکسایی که در جاه از او تازلترند».

۸۰۴. A: اگر عامه نترسند، خود ترسناک خواهند بود.

ار (dejection: C ، B. despondency: A) abjectio (باتين: الأنين: الأفواد) . الأفواد

۱۰۶٪ یا «شدیدترین تکیر، یا تذلل، شدیدترین غفلت انسان است از خود». مقصود این که تکبر و تذلل جهل و غفلت انسان است به خود و هر اندازه شدت یابد، حکایت از این میکند که انسان بههمان اندازه به خود جاهل است.

۱۰۱. با «بەزخىت مىتوانىم زىنگى نىڭين را تحمل كىيم»

۱۰۲ «یا از عقل ناشی نسی شود»

برهان: این، از تعاریف ۲۸ و ۲۹ عواطف معلوم است.

قضبیهٔ ۵۶. منتهای تکبر یا تذلّل بر منتهای ضعف نفس دلالت میکند.

برهان: اساس نخستین فضیلت حفظ وجود خود است (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۲، همین بخش)، آن هم تحت هدایت عقل (قضیهٔ ۲۴، همین بخش)، بنابراین کسی که از خود غافل است از بنیاد همهٔ فضایل و در نتیجه از همهٔ فضایل غفلت دارد. بهعلاوه، طبق فضیلت عمل کردن، چیزی نیست مگر تحت هدایت عقل عمل کردن (قضیهٔ ۲۴، همین بخش) و کسی که تحت هدایت عقل عمل میکند، باید بالضروره بداند که تحت هدایت عقل عمل میکند، باید بالضروره بداند که تحت هدایت عقل عمل میکند (قضیهٔ ۳۴، بخش ۲). بنابراین کسی که عظیمترین غفلت را از خود دارد و در نتیجه (چنان که هماکنون نشان داده ایم) عظیمترین غفلت را از همهٔ فضایل خود دارد کمتر از همه بر طبق فضیلت عمل میکند. یعنی (تعریف ۸، همین بخش) بیش از همه دچار ضعف نفس است و لذا (قضیهٔ ۵۵، همین بخش) منتهای تکبّر و تذلّل به منتهای ضعف نفس دلالت میکند. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا، با وضوح بسیار، نتیجه میشود که انسانهای متکبّر و متذلّل بیش از دیگران، دستخوش عواطفند.

تبصره: با وجود این ممکن است تذلّل آسانتر از تکبّر اصلاح شود که اولی نوعی عاطفهٔ اَلم است، در حالی که دومی نوعی عاطفهٔ لذت است و لذا (قضیهٔ ۱۸، همین بخش) از اولی قویتر است.

قضیهٔ ۵۷. آدم متکبر به حضور کاسهلیسان و چاپلوسان عشق می ورزد و از حضور اشخاص شریف تنفّر دارد.

برهان: تکبر لذتی است ناشی از این امر که انسان خود را بیش از آنچه هست میانگارد (تعاریف ۶ و ۲۸ عواطف) آدم متکبّر حتی الامکان در پرورش این عقیده می کوشد (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، بخش ۳) و بنابراین به حضور کاسه لیسان و چاپلوسان عشق خواهد ورزید (از تعریف این گونه مردمان صرف نظر کردم، زیرا آنها بسیار مشهورند) و از مردمان شریفی که دربارهٔ او آنچنان که هست می اندیشند اجتناب خواهد داشت. مطلوب ثابت شد.

تبصره: اینجا شمردن تمام شروری که از تکبر نشأت میگیرند وقت خیلی زیادی خواهد گرفت، زیرا، آدم متکبّر دستخوش همهٔ عواطف است، اما کمتر از همه دستخوش عشق و دلسوزی است. به هر حال اینجا ضروری است توجه شود که اگر انسانی دیگران را خیلی کمتر از آنچه هستند بینگارد او هم متکبر نامیده می شود و بنابراین، در این حالت تکبّر باید به لذتی ناشی از عقیدهٔ کاذب تعریف شود که به موجب آن انسان خود را برتر از دیگران می پندارد و تذلّل که ضد آن است به المی ناشی از عقیدهٔ کاذب تعریف شود که به موجب آن انسان خود را پستتر از دیگران میانگارد. با فهم این مطلب بهآسانی مى توان دريافت كه آدم متكبّر ضرورةً حسود است (به تبصرة قضية ۵۵، بخش ٣ نگاه کنید) و بیشتر از همه از کسانی متنفر است که به سبب فضائلشان بیشتر از دیگران مورد ستایش قرار گرفتهاند و نفرت وی به آنها بهآسانی مغلوب عشق یا احسان آنها نمیشود (تبصرة قضية ۴۱، بخش ٣) و او فقط از حضور كساني لذت ميبرد كه نفس ضعيف وی را تملُّق میگویند و از آدم احمق دیوانه میسازند. هرچند تذلّل متضاد تکبّر است، با وجود این آدم متذلِّل نزدیکترین کس به آدم متکتر است، زیرا از آنجا که الم شخص متذلُّل از اینجا ناشی میشود که ضعفش را با قدرت یا فضیلت دیگران مقایسه میکند، لذا اگر تخیل او متوجه ملاحظهٔ رذائل دیگران باشد. در این صورت اُلم وی برطرف خواهد شد، یعنی ملتذ خواهد شد. از اینجاست که این ضربالمثل پیدا شده است که «برای آدم بدبخت داشتن شریک در بدبختی نوعی تسکین است».۱۰۷ از طرف دیگر شخص متذلّل هر اندازه که خود را پستتر از دیگران بینگارد بیشتر دچار اَلم خواهد بود و به این جهت است که هیچکس مانند آدم متذلّل مستعدّ حسد نیست، او بیش از هرکس دیگر نظارهگر اعمال دیگران است، البته نه برای اصلاح آنها، بلکه برای عیبجویی از آنها. بهطوری که بالمآل از چیزی جز تدلّل تمجید نمیکند و به آن میبالد، اما به طریقی که همچنان متذلِّل به نظر می آید. این امور از این عاطفه با همان ضرورت ناشی می شوند که از طبیعت مثلث مساوی بودن سه زاویهٔ آن با دو قائمه. در واقع همانطورکه گفتهام من این عواطف و همانند أنها را فقط از حيث ملاحظة نفع انساني شرّ ميخوانم. اما قوانين طبيعت به نظام كلي طبیعت ارتباط دارد که انسان جزئی از آن است. این نکتهای است که من علاقه داشتم

١٠٧. دانايان ما هم گفتهاند كه: «البليّة اذا عمّت طابت».

بدان اشاره کنم تا مبادا این اندیشه پیش آید که من میخواهم بیشتر در خصوص رذائل و اعمال بیهودهٔ انسانها سخن بگویم تا اینکه کوشش کنم که طبیعت و خواص اشیاء را مبرهن سازم. چنانکه در پیشگفتار بخش سوم گفتم، من عواطف انسان و خواص آنها را دقیقاً به همان ترتیب مورد توجه قرار میدهم که اشیاء دیگر طبیعت را و مسلما عواطف انسان اگر قدرت و مهارت او را نشان ندهند، دستکم قدرت و مهارت طبیعت را به همان خوبی اشیاء بسیار دیگری که با نظر اعجاب بدانها مینگریم و از نگریستن به آنها لذت میبریم نشان میدهند. به هر حال، من در بررسی عواطف به خاطرنشان ساختن آنچه برای انسانها سودمند است و آنچه بدانها زیان میرساند همچنان ادامه میدهم.

قضية ۵۸. سربلندي متضاذ با عقل نيست، بلكه ممكن است از أن ناشي شود.

برهان: این از تعریف ۳۰ عواطف و نیز از تعریف شرافت، در تبصرهٔ ۱ قضیهٔ ۳۷، همین بخش واضح است.

تبصره: آنچه لاف نامیده می شود نوعی «از خود خرسندی» است که فقط از حسنظن عامه مردم تغذیه می شود به طوری که هرگاه این حسنظن از بین برود، «از خود خرسندی» یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۵۲، همین بخش) خیر اعلایی که همگان عاشق آنند متوقف می شود. به همین دلیل کسی که به آتکای حسنظن عامهٔ مردم سربلندی می کند با شدیدترین دلواپسی تلاش می کند و نقشه می کشد تا شهرت خود را حفظ کند، زیرا عامه مردم متغیر و متلوّنند، بنابراین اگر شهرت به دقت نگهداری نشود به زودی از بین می رود. به علاوه، از آنجا که همه می خواهند تحسین مردم را کسب کنند لذا هر کس به راحتی از شهرت دیگری جلوگیری می کند و از آنجا که مورد نزاع چیزی است که معمولاً آن را خیر اعلی می انگارند، لذا در هر کسی خواهشی شدید به وجود می آید، که با هر وسیلهٔ ممکنی به رقبایش تغوّق جوید و بالاخره کسی که در این کار پیروز می شود سربلندیش بیشتر به زیان رساندن به دیگران است، تا فایده رساندن به خود. این سربلندی یا این «از خود خرسندی» در حقیقت دیگران است، تا فایده رساندن به خود. این سربلندی یا این «از خود خرسندی» در حقیقت دیگران است، تا فایده رساندن به خود. این سربلندی یا این «از خود خرسندی» در حقیقت به روج است زیرا در واقع هیچ است. ۱۸۰۸ نکاتی که در بارهٔ شرمساری باید مورد توجه قرار گیرد به آسانی از آنچه در خصوص دلسوزی و پشیمانی گفته شده برمی آید. من فقط این را

می افزایم که شرمساری هم مانند دلسوزی است که اگرچه فضیلت نیست اما با وجود این خیر است، از این حیث که دلالت می کند که آدم شرمگین علافه مند به زندگی آبرومندانه است، همان طور که درد خیر است از این حیث که دلالت می کند که عضو مصدوم هنوز فاسد نشده است. بنابراین، کسی که از کردهٔ خود شرم دارد اگرچه اندوهگین است، با وجود این از آدم بی شرمی که بی علاقه به زندگی آبرومندانه است کاملتر است.

اینها اموری هستند که من برآن شدم که در خصوص عواطف لذت و آلم خاطرنشان سازم. درباره خواهشها باید گفت که آنها برحسب آنکه از عواطف خیر یا شر ناشی شده باشند خیر یا شرتند. اما در حقیقت همهٔ آنها، از این حیث که از عواطف انفعالی در ما به به به به به وجود آمده اند (چنانکه از تبصرهٔ قضیهٔ ۴۴، همین بخش برمی آبد)، کورند و اگر انسانها می توانستند فقط طبق احکام عقل زندگی کنند، خواهشها برای آنها هیچ سودی نمی داشت، چنانکه به اختصار نشان خواهم داد.

قضیهٔ ۵۹. به تمام افعالی که ما به موجب یک عاطفهٔ انفعالی ۱۰۹ به آنها موجب شدهایم، ممکن است فقط ۱۱۱ بهوسیلهٔ عقل، بدون آن عاطفه موجب شویم.

برهان: طبق عقل عمل کردن چیزی نیست (قضیهٔ ۳ و تعریف ۲، بخش ۳) مگر انجام دادن اعمالی که از ضرورت طبیعت ما، فقط بهاعتبار خودش، ناشی میشوند. اما الم، از این حیث که از این قدرت عمل میکاهد یا از آن جلوگیری میکند، شر است (قضیهٔ ۴۱، همین بخش)، و لذا، ممکن نیست به موجب این عاطفه به فعلی موجب گردیم که اگر بهوسیلهٔ عقل هدایت میشدیم از انجام دادن آن ناتوان میبودیم. ۱۱۱ بهعلاوه لذت از این حیث شر است که از آمادگی ما برای عمل کردن جلوگیری میکند (قضایای ۴۱ و ۴۲، همین بخش) و لذا ممکن نیست به موجب آن به فعلی موجب شویم، که اگر بهوسیلهٔ عقل هدایت میشدیم از انجام دادن آن عاجز میبودیم. بالاخره لذت، از این حیث خیر است که با عقل سازگار است (زیرا عبارت از این است که قدرت فعالیت انسان افزایش

۱۰۹. یعنی عاطفهای که از نوع عواطف انفعالی است.

۱۱۰. کلمه «فقط» در B موجود است.

۱۱۱. یعنی: هر عملی که به موجب این عاطفه به انجام دادن آن قدرت مییابیم به هدایت عقل بیر به انجام دادن ن قادر میباشیم.

۸۰۸. ۸۰ در واقع سربلندی نیست.

یافته یا تقویت شده است) و انفعال نیست، مگر از این حیث که قدرت فعّالیّت انسان را تا آن حدّ افزایش ندهد که او خود و افعال خود را بهطور تامّ تصور کند ۱۱۲ (قضیهٔ ۳، بخش ۳ با تبصرهاش). بنابراین، اگر انسانی که تحت تأثیر لذت قرار گرفته است به چنین کمالی رسیده باشد که خود و افعال خود را بهطور تامّ تصور کند در این صورت، او حتی بیش از پیش، به انجام دادن اعمالی مستعد خواهد شد که اکنون به موجب عواطفی که از نوع انفعالند بدانها موجب شده است. اما همهٔ عواطف به لذت، اَلم یا خواهش مرتبطند (نگاه کنید به توضیح تعریف ۴ عواطف) و خواهش (تعریف ۱ عواطف) چیزی نیست مگر کوشش برای عمل کردن، بنابراین، به تمام اعمالی که به موجب عاطفهای که از نوع انفعال است موجب شده ایم ممکن است، بدون آن عاطفه، بهوسیلهٔ عقل تنها هم موجب شویم. مطلوب ثابت شد.

برهان دیگر: هر عملی از این حیث شرّ نامیده می شود که ناشی از این باشد که ما تحت تأثیر نفرت یا عاطفهٔ شر دیگری قرار گرفته باشیم (نتیجهٔ ۱، قضیهٔ ۴۵، همین بخش). اما هیچ فعلی، به اعتبار خود، نه خیر است و نه شرّ (همان طور که قبلاً در پیشگفتار این بخش نشان داده ایم)، ولی یک فعل و همان فعل، گاهی خیر است و گاهی شرّ بنابراین ممکن است (قضیهٔ ۱۹، همین بخش) به وسیلهٔ عقل به همان فعلی که گاهی شرّ است، یعنی از عاطفهٔ شرّ ناشی می شود هدایت شویم. مطلوب ثابت شد.

تبصره: می توانم این نکته را روشنتر از این به وسیلهٔ مثالی توضیح دهم. مثلا عمل مشت زدن، که اگر آن را از نظر طبیعی ملاحظه کنیم و فقط به این واقعیّت توجه کنیم، که انسانی دستش را بلند می کند، مشتش را گره می کند، و بعد دستش را با تمام قوّت بازویش به سوی پایین حرکت می دهد، فضیلتی است که نظر به ساختمان بدن انسان قابل تصور است. حال اگر انسانی به واسطهٔ خشم یا نفرت به گره کردن مشت و حرکت دادن دستش موجّب گردد، وقوع این عمل، همان طور که در بخش دوم نشان داده ایم، به این دلیل است

که امکان دارد عمل واحد، همان عمل، با صور خیالی مختلف اشیاء پیوند یابد، و در نتیجه ممکن شود که ما به یک فعل و همان فعل، هم بهواسطهٔ صور خیالی اشیائی که بهطور مبهم تصورشان میکنیم، موجب گردیم، و هم بهوسیلهٔ صور خیالی اشیائی که آنها را بهطور واضح و متمایز تصور میکنیم. از اینجا واضح می شود که هر خواهشی که از عاطفهٔ انفعالی ناشی می شود، برای انسانهایی که تحت هدایت عقلند بی فایده خواهد بود. اکنون می بینیم که چرا خواهشی که از عاطفهای انفعالی نشأت می گیرد، کور نامیده می شود.

قضیهٔ ۶۰. خواهش ناشی از لذّت یا اَلمی که مربوط به یک جزء یا چندین جزء بدن باشد، نه به همهٔ اجزای آن برای انسان به عنوان یک کل، مفید نیست.

برهان: بگذارید فرض کنیم که جزئی از بدن انسان، مثلاً «الف»، با نیروی برخی از علل خارجی طوری تقویت شده است که بر اجزای دیگر تفوّق دارد، (قضیه ۶۰ همین بخش). این جزء برای این کوشش نمیکند و برای این نیرویش را تلف نمیکند که بقیه اجزاء بتوانند وظایف خود را انجام دهند، زیرا در این صورت نیرو یا قدرت اتلاف نیروهای خود ۱۱۳۰ را خواهد داشت که (قضیهٔ ۶۰ بخش ۳) نامعقول است. بنابراین، آن جزء کوشش خواهد کرد و در نتیجه (قضایای ۷ و ۱۲، بخش ۳) نفس نیز کوشش خواهد کرد، تا وضع خود را حفظ کند و لذا خواهشی که از این چنین عاطفهٔ لذت ناشی میشود برای کل بدن سودمند نخواهد بود. برعکس، اگر فرض شود که از جزء «الف» طوری جلوگیری شده است که اجزای دیگر بر آن تفوق یافتهاند به همین صورت ممکن است مبرهن شود که خواهشی که از آلم ناشی میشود، برای بدن بهعنوان یک کل، فایدهای نخواهد داشت. مطلوب ثابت شد.

تبصره: بنابراین، از آنجا که لذت اغلب به یک جزء بدن مربوط است<sup>۱۱۲</sup> (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۴، همین بخش)، ما معمولاً میخواهیم که بدون توجه به سلامت کل بدن وجود خود را حفظ کنیم. به علاوه، خواهشهایی که ما اغلب تحت سلطهٔ آنها هستیم (نتیجهٔ قضیهٔ ۹، همین بخش) فقط به حال حاضر مربوط است، نه به زمان آینده.

Perceive و تبصرهٔ قضیهٔ ۳، بخش ۳ در متن لاتین کلمهٔ percipi بهکار رفته که در زبان انگلیسی با perceive و در قارسی با ادراک مناسب است. اما در اینجا کلمهٔ conceive استعمال شده که در زبان انگلیسی با conceive و در فارسی با تصور تناسب دارد، اگرچه بعضی از مترجمین انگلیسی به جای آن هم کلمهٔ perceive بهکار بردهاند. مقصود اینکه مؤلف خود اصطلاحات را عوض میکند.

A . ۱۱۳ : اتلاف قوت خود.

١١۴. متن لاتين و ترجمهها با آنچه در تبصرهٔ قضيهٔ ۴۴، همين بخش أمده كمي فرق دارد.

داد، به هیچ وجه خیر حاضر را که ممکن است علت شرّ آینده باشد، طلب نمی کرد. اما ما فقط می توانیم شناخت بسیار ناقصی از دیمومت اشیاء داشته باشیم (قضیهٔ ۳۱، بخش ۲) و دوران وجودی آنها را (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۴، بخش ۲) فقط به واسطهٔ تخیل، که با صورت خیالی شیء حاضر و آینده به یک درجه متأثر نمی شود، تعیین کنیم. بنابراین شناخت راستین ما از خیر و شرّ صرفاً انتزاعی یا کلی است و قضاوت ما دربارهٔ نظام اشیاء و اتصال علل به طوری که بتوانیم آنچه را در حال حاضر برای ما خیر یا شر است تعیین کنیم، بیشتر تخیلی است تا واقعی. و لذا تعجب آور نیست که از خواهش ناشی از شناخت خیر و شر از این حیث که به آینده مربوط است به وسیلهٔ خواهش اشیانی که هم اکنون مطبوعند به سهولت جلوگیری شود (به قضیهٔ ۱۶، همین بخش نگاه کنید). ۱۱۶

قضیهٔ ۴۳. کسی که تحت تأثیر ترس عمل میکند و برای اجتناب از شرَ عمل خیر انجام میدهد تحت هدایت عقل نیست.

برهان: تمام عواطفی که به نفس، از این حیث که فعّال است مربوطند، یعنی (قضیهٔ ۳، بخش ۳) مربوط به عقلند، جز عواطف لذت و خواهش چیزی نیستند (قضیهٔ ۵۹، بخش ۳) و بنابراین، (تعریف ۱۳ عواطف) کسی که تحت تأثیر ترس عمل میکند و از نرس شرّ عمل خیر انجام می دهد تحت هدایت عقل نیست. مطلوب ثابت شد.

تبصره: خرافاتیان که بهتر میدانند چگونه بهجای تعلیم فضیلت به مذمّت رذیلت بپردازند ۱۱۷ و بهجای اینکه بهوسیلهٔ عقل در هدایت انسانها بکوشند، آنها را در ترس نگهمیدارند و در نتیجه موجب میشوند که آنها از شرّ اجتناب کنند نه اینکه به فضیلت عشق ورزند، چیزی جز این نمیخواهند که دیگران را هم مانند خود دچار نکبت کنند و بنابراین جای شگفتی نیست، که آنها معمولاً مُزاحم انسانها و مورد نفرت آنها هستند.

نتیجه: ما به موجِب خواهش ناشی از عقل مستقیماً دنبال خیر میرویم و من غیرمستقیم از شرّ اجتناب میورزیم.

# قضییهٔ ۶۱. خواهشی که از عقل ناشی می شود هرگز ممکن نیست مفرط باشد.

برهان: خواهش (تعریف ۱ عواطف)، در صورتی که مطلق ملاحظه شود، همان ذات انسان است، از این حیث که تصور شده است، به نحوی به فعلی موجّب شده است، و بنابراین، خواهشی که از عقل سرچشمه میگیرد، یعنی (قضیهٔ ۳، بخش ۳) در ما، از این حیث که فعّالیم، به وجود می آید، همان ذات یا طبیعت انسان است، از این حیث که تصور شده است به انجام دادن افعالی موجّب شده است که فقط به واسطهٔ ذات انسان به طور تامّ به تصور می آید (تعریف ۲، بخش ۳) ۱۱۵ بنابراین اگر ممکن باشد که خواهش به حد افراط برسد، لازم می آید که طبیعت انسان به اعتبار ذاتش، بتواند از ذاتش تجاوز کند، یا به عبارت دیگر بیش از حد تواناییش توانایی داشته باشد که این تناقضی آشکار است. در نتیجه چنین خواهشی هرگز ممکن نیست مفرط باشد. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۶۲. نفس، از این حیث که اشیاء را موافق حکم عقل تصور می کند، چه این تصور از شیء آینده باشد، چه از گذشته و چه از حال، به نحو یکسان متأثر می شود.

برهان: هر چیزی که نفس تحت هدایت عقل تصور میکند آن را تحت سرمدیّت یا ضرورت یکسانی تصور میکند (نتیجهٔ ۲، قضیهٔ ۴۴، بخش ۲) و در این هنگام با تیقنی یکسان متأثر میشود (قضیهٔ ۴۳، بخش ۲ و تبصرهٔ آن). و لذا مرتبهٔ صحت این تصور نسبت به شیء آینده و گذشته و حال فرقی نخواهد کرد، و نسبت به آنها، یکسان خواهد بود (قضیهٔ ۴۱، بخش ۲)، یعنی (تعریف ۴، بخش ۲)، همواره همان خصوصیات تصور تام را خواهد داشت، و لذا نفس، از این حیث که اشیاء را طبق احکام عقل تصور میکند، یکسان متأثر میشود، چه این تصور از شیء آینده باشد، چه از گذشته و چه از حال. مطلوب ثابت شد.

تبصره: اگر می توانستیم از دیمومت اشیاء شناخت تامّی داشته باشیم و دوران وجودی آنها را بهوسیلهٔ عقل تعیین کنیم، در این صورت، اشیاء آینده و حاضر را با یک نوع عاطفه ملاحظه می کردیم و نفس خیر آینده را مانند خیر حاضر طلب می کرد و در نتیجه، ضرورةً از خیر حاضر به خاطر خیر بزرگتر آینده صرف نظر می کرد و چنانکه به زودی نشان خواهیم ۱۱۵. با آنچه در تعریف ۲، بخش ۳ آمده متفاوت است. آنجا از کلمه فهم استفاده شده بود، اینجا از تصور.

B .۱۱۶ (مگاه کنید به قضیهٔ ۱۸ همین بخش).

۱۱۷. ملاحظه می شود آن عده از عالمان و معلمان اخلاق را که بهجای تعلیم فضیلت به مذمت رذبلت می پردازند. یعنی که اخلاق آنها مبتئی بر قاعده مذمت رذیلت است مستقیماً، نه تعلیم فضیلت مستقیما، انتقاد می کند که او عکس این قاعده را اساس تعلیم اخلاق خود قرار می دهد.

برهان: زیرا ممکن نیست خواهش ناشی از عقل، از آلم نشأت گیرد، بلکه فقط از لذتی که انفعال نیست (قضیهٔ ۵۹، بخش ۳) یعنی، لذتی که ممکن نیست مفرط باشد (قضیهٔ ۶۱، همین بخش) ناشی میشود نه از آلم. بنابراین، این خواهش (قضیهٔ ۸، همین بخش) از شناخت خیر ناشی میشود، نه از شناخت شرّ. و لذا طبق هدایت عقل آنچه را خیر است مستقیماً طلب میکنیم و تنها به این صورت، از شرگریزانیم. مطلوب ثابت شد.

تبصره: ممکن است این نتیجه به کمک مثال آدم بیمار و تندرست توضیح داده شود: آدم بیمار از بیم مرگ آنچه را که دوست ندارد میخورد، اما آدم تندرست از خوردن غذا لذت میبرد، و بنابراین از زندگیش بیشتر از آن متمتّع میشود که اگر از مرگ میترسید و میخواست مستقیماً از آن اجتناب ورزد. همین طور قاضیی که شخص مجرم را صرفا از روی عشق به سلامت جامعه، نه از روی نفرت یا خشم، به مرگ محکوم میکند صرفا تحت هدایت عقل عمل میکند.

قضيه ٤٤. شناخت شر، شناخت ناقص است.

برهان: شناخت شرّ (قضیهٔ ۸، همین بخش) همان خود الم است، از این حیث که از آن آگاهیم. اما آلم تحوّل به کمال کمتر است (تعریف ۳ عواطف) و بنابراین ممکن نیست بهواسطهٔ خود ذات انسان فهمیده شود (قضایای ۶ و ۷، بخش ۳). و لذا (تعریف ۲، بخش ۳) انفعالی است که (قضیهٔ ۳، بخش ۳) به تصورات ناقص مربوط است، و در نتیجه (قضیهٔ ۲۹، بخش ۲) شناخت آلم، یعنی شناخت شر ناقص است. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا برمی آید که اگر نفس انسان چیزی جز تصورات تام نمی داشت هیچ مفهومی از شرّ نمی ساخت.

قضیهٔ ۶۵. ما تحت هدایت عقل از میان دو خیر، خیر بیشتر را دنبال خواهیم کرد، و از میان دو شرّ، شرّ کمتر را.

برهان: خیری که ما را از بهرهمند شدن از خیر بیشتر منع میکند در واقع شر است، زیرا (چنانکه در پیشگفتار این بخش نشان دادهایم)، از این حیث در مورد اشیاء به خیر و

شرّ قائل می شویم که آنها را با یکدیگر می سنجیم، و به همین دلیل، شرّ کمتر در واقع خیر است، و بنابراین (نتیجهٔ قضیهٔ ۶۳، همین بخش) تحت هدایت عقل، ما از میان دو خیر فقط خیر بیشتر را و از میان دو شرّ فقط شرّ کمتر را طلب یا دنبال خواهیم کرد. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: ما تحت هدایت عقل، به خاطر خیر بیشتر، شر کمتر را دنبال میکنیم، و از خیر کمتر، که علت شر بیشتر است صرف نظر میکنیم. زیرا شری که در اینجا کمتر مینامیم در واقع خیر است و برعکس آن خیر شر است، و لذا (نتیجهٔ قضیهٔ ۶۳، همین بخش) اولی را طلب و از دومی صرف نظر میکنیم. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۶۶. ما تعت هدایت عقل خیر بیشتر آینده را بر خیر کمتر حاضر ترجیح میدهیم و شرکمتر حاضر را بر شر بیشتر آینده.

برهان: اگر نفس بتواند از شیء آینده شناختی تام داشته باشد در اینصورت، نسبت به شیء آینده همانگونه متأثر خواهد شد که نسبت به شیء حاضر (قضیهٔ ۶۲، همین بخش). و لذا، از این حیث که به خود عقل توجه میکنیم، که در این قضیه فرض همین است، فرقی نیست در این که خیر یا شرّ بیشتر آینده باشد، یا خیر یا شرّ حاضر، و بنابراین (قضیهٔ ۶۵، همین بخش) ما خیر بیشتر آینده را بر خیر کمتر حاضر ترجیح میدهیم. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: ما تحت هدایت عقل شر کمتر حاضر را که علت خیر بیشتر آینده است طلب می کنیم و از خیر کمتر حاضر که علت شر بیشتر آینده است، صرف نظر می کنیم. نسبت این نتیجه به قضیهٔ قضیهٔ قضیهٔ ۵۵ است به قضیهٔ ۵۵.

تبصره: اگر آنچه در اینجا گفته شده با آنچه دربارهٔ قوّت انفعالات از قضیهٔ یک تا قضیهٔ هیجده همین بخش و در تبصرهٔ قضیهٔ اخیر مبرهن شده، مقایسه شود بهسهولت خواهیم دید که چه فرق است میان انسانی که فقط تحت هدایت عاطفه یا عقیده است و کسی که تحت هدایت عقل است. اولی چه بخواهد و چه نخواهد، اعمالی را انجام میدهد که از آنها کاملاً ناآگاه است، اما دومی تابع کسی نیست، بلکه فقط تابع خود است و فقط به انجام دادن اعمالی می پردازد که می داند که در زندگی برای وی اهمیّت اساسی

مورد نظر باشد. بهنظر میآید که موسی در تاریخ انسان نخستین میخواسته است این حقیقت و نیز حقایق دیگری را که ما قبلاً مبرهن ساختیم نشان دهد. زیرا در آن تاریخ برای خدا قدرتی، جز قدرت خلقت انسان تصور نمیکند، یعنی قدرتی که تنها فراهم کننده موجبات نفع انسان است و بر اساس این تصور، او حکایت میکند، که خدا انسان آزاد را از خوردن درخت شناخت خیر و شرّ منع فرمود و انذار کرد که به محض اینکه از آن تناول کند، به جای خواهش زندگی ترس از مرگ خواهد داشت. ۱۲ به علاوه در آنجا آمده است که انسان همسرش را که کاملاً با طبیعتش موافق بود پیدا کرد و دریافت که ممکن نیست در عالم چیزی باشد که برای وی سودمندتر از او باشد. اما بعدها وقتی که جانوران را نیز همانند خویش پنداشت، بلافاصله آغاز به تغلید عواطف آنها کرد (قضیهٔ ۲۷، بخش را نیز همانند خویش پنداشت، بلافاصله آغاز به تغلید عواطف آنها کرد (قضیهٔ ۲۷، بخش هدایت روح مسیح یعنی تصور خدا۱۲۱ بازگرداندند زیرا فقط تصور خداست که می تواند هدایت روح مسیح یعنی تصور خدا۱۲۱ بازگرداندند زیرا فقط تصور خداست که می تواند انسان را آزاد سازد و باعث شود که انسان خیری را که برای خود می خواهد، برای دیگران نیز بخواهد، چنانکه (قضیهٔ ۳۷، همین بخش) قبلاً مبرهن ساخته ایم.

# قضية ۶۹. فضيلت انسان آزاد، در مقام اجتناب از خطر و هم در غلبه بر آن به

۱۲۰ انبره به انه هجدهم باب دوم سفر پیدایش است که میگوید: «حداوند خدا آدم را فرموده گفت از همهٔ درخان باغ بی ممانعت بخور اما از درخت معرفت نیک و بد زنهار بخوری زیرا روزی که از آن خوردی هر آینه خواهی مرد». به طوری که ملاحظه می شود اسپینوزا در این فصیهٔ (فضیهٔ ۶۸) و تبصرهٔ آن به سفر پیدایش (بالاخص باب اول و دوم) و هبوط آدم نظر دارد او در رسالهٔ الهیات و سباست در این مقام تحقیقی دارد که حاصلش این است که: حضرت آدم (ع) این وحی را مانند یک حقیفت سرمدی ضروری درک نکرد بلکه همچون قانون و قاعده ای تلقی کرد که در آن نفع و ضرری موجود است و حضرت موسی (ع) هم این قانون و امثال آن را همان طور درک کرد نه به عنوان حقایق سرمدی و ضروری. و لذا بنی اسرائین خدا را همچون مقتن، ملک و نظایر آنها تصور کردند، در حالی که اینها از صفات انسان است و از طبیعت خدا جذا مستبعد. اما مسیح (ع) حقایق امور را درک کرد و بدانها معرفت کافی از صفات انسان است و از طبیعت خدا جذا مستبعد. اما مسیح (ع) حقایق امور را درک کرد و بدانها معرفت کافی بیافت و بعصی از آن حقایق را به حنس شری آموخت. در انجیل متی آنجا (باب ۱۳ آیهٔ ۱۰) که آمده است: «آنگاه شاگردانش آمده به وی گفتند از چه جهت با اینها به مثلها سخن می رانی. در جواب ایشان گفت دانستن اسرار ملکوت شاگردانش آمده به وی گفتند از چه جهت با اینها به مثلها سخن می رانی. در جواب ایشان گفت دانستن اسرار ملکوت آسمان به شاعد است به حسیع برخلاف انبیای پیش از خود از جمله موسی (ع) به حقایق معرفت داشت و پارهای از آنها را به دیگران آموخت و بدین ترتیب آزادی یعنی عمل به جمله موسی (ع) به حقایق معرفت داشت و پارهای از آنها را به دیگران آموخت و بدین ترتیب آزادی یعنی عمل به حکم عغل و معرفت تام را باز گردانید. برای مزید اطلاع مراجعه شود به:

 $Theologico-Political\ Treatise,\ chap.\ 4.\ p.\ 64.$ 

١٢١. مقصود معرفت حداست.

دارد و بنابراین بیش از هر چیز آنها را میخواهد، در نتیجه من اولی را بنده و دومی را آزاد مینامم، که در اینجا در خصوص شخصیت ۱۱۸ و روش زندگی وی چند کلمهای خواهم گفت.

قضیهٔ ۶۷. انسان آزاد کمتر از هر چیزی در بارهٔ مرگ می اندیشد و حکمت وی تأمّل در بارهٔ مرگ نیست، بلکه تأمّل در بارهٔ حیات است.۱۱۹

برهان: انسان آزاد یعنی کسی که فقط طبق احکام عقل زندگی میکند، تحت تأثیر ترس از مرگ نیست (قضیهٔ ۶۳، همین بخش) بلکه چیزی را میخواهد که مستقیماً خیر است (نتیجهٔ قضیهٔ ۶۳، همین بخش) یعنی (قضیهٔ ۲۴، همین بخش) خواهان عمل کردن، زیستن و وجود خود را طبق اصل «طلب نفع خود»، حفظ کردن است. و بنابراین دربارهٔ هیچ چیز کمتر از مرگ نمی اندیشد و حکمتش تأمل دربارهٔ زندگی است، نه مرگ مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۶۸. اگر انسانها آزاد متولد می شدند، تا وقتی که آزاد بودند، تصوری از خیر و شر نمی داشتند.

برهان: من گفتهام که کسی آزاد است که فقط به حکم عقل کار میکند. بنابراین، کسی که آزاد متولد می شود و آزاد می ماند جز تصورات تام تصوری ندارد و لذا تصوری از شر (نتیجه قضیهٔ ۶۴، همین بخش) و در نتیجه (از آنجا که خیر و شر متضایفند) تصوری از خیر ندارد. مطلوب ثابت شد.

تبصره: از قضیهٔ ۴، همین بخش، واضح است، که فرض این قضیه باطل و غیر قابل تصور است، مگر از این حیث که فقط طبیعت انسان یا بهتر بگوییم طبیعت خدا، نه از این حیث که او نامتناهی است، بلکه فقط از این حیث که او علت وجود انسان است

B . ۱۱۸ عادات.

۱۱۹. ولفسن می نویسد: اسپینوزا در قضایای ۶۷ تا ۷۳ این بخش انسان آزاد را تا درجهٔ خدا میستاید و این مطابق است با اخلاق رواقی که انسان عاقل را تا حد خدا ستایش میکند و به نظر می آید که این قضیه اعتراض مستقیم به The Meditatione Mortis و است. به Thomas a Kempis باشد که به تأمل دریارهٔ مرگ De Meditatione Mortis توصیه کرده است.

یک اندازه عظیم است. ۱۲۲

برهان: ممکن نیست از عاطفهای جلوگیری شود و یا برطرف گردد، مگر با عاطفهای مخالف با آن و قویتر از آن (قضیهٔ ۷، همین بخش) اما جرئت کور و ترس عواطفی هستند که می توان، آنها را به یک درجه از شدّت تصور کرد (قضایای ۵ و ۳، همین بخش) و لذا فضیلت یا ثبات نفسی که (برای تعریف آن، به تبصرهٔ قضیهٔ ۵۹، بخش ۳ نگاه کنید) برای جلوگیری از جرئت ۱۲۳ لازم است، برابر است با آنچه برای جلوگیری از ترس لازم است، یعنی (تعریف ۴۰ و ۲۱ عواطف)، انسان آزاد می کوشد تا همان فضیلت نفسی را که برای اجتناب از خطر به کار می برد برای غلبه بر آن نیز به کار برد. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: بنابراین در انسان آزاد فرار به هنگام و مبارزه هر دو به یک اندازه از ثبات نفس حکایت میکنند. به عبارت دیگر انسان آزاد، با همان ثبات نفس یا حضور نفس [متانت] فرار را اختیار میکند که مبارزه را.

تبصره: من در تبصرهٔ قضیهٔ ۵۹، بخش ۳ توضیح دادهام که ثبات نفس چیست یا مقصود من از آن چیست. مقصود من از خطر نیز امری است که ممکن است موجب شرّی از قبیل اَلم، نفرت، اختلاف و نظیر اینها شود.

قضیهٔ ۷۰. شخص آزادی که در میان جهّال زندگی میکند حتی الامکان میکوشد تا از قبول احسان آنها خودداری کند. ۱۲۴

برهان: هر شخصی، به اقتضای مزاجش ۱۲۵ چیزی را خبر می داند (تبصرهٔ قضیهٔ ۳۹، بخش ۳) و لذا شخص جاهلی که دربارهٔ دیگری نیکی کرده است، کارش را به اقتضای مزاجش ارزیابی میکند و اگر مشاهده کند که شخص مورد احسانش برای کار وی ارزش

کمتری قائل است، در این صورت متاآلم می شود (قضیهٔ ۴۲، بخش ۳). ۱۲۶ اما شخص آزاد می کوشد تا میان خود و دیگران پیوند دوستی برقرار کند (قضیهٔ ۳۷، همین بخش)، نه این که احسان دیگران را که به اقتضای عواطفشان به وی ارزانی شده، با همانند آنها جبران کند، بلکه می کوشد تا خود و دیگران را با احکام عقل ۱۲۷ اداره کند و فقط کاری را که در نظر او از اهمیت درجه اول برخوردار است انجام دهد و لذا انسان آزاد برای اینکه مورد نفرت جهال قرار نگیرد و با وجود این تسلیم میلهای آنها نیز نشود، بلکه فقط از عقل اطاعت کند، حتی الامکان می کوشد تا از قبول احسانهای آنها خودداری کند. مطابوب ثابت شد.

تبصره: میگویم «حتیالامکان» زیرا هر چند ممکن است انسانها جاهل باشند ولی با وجود این انسانند و در مقام ضرورت میتوانند به ما کمک انسانی برسانند که عظیمتر از آن چیزی نیست و لذا غالباً لازم است که از جهال احسانی بپذیریم و عیناً به جبرانش پردازیم ۱۲۸ گذشته از این، حتی در رد احسانشان نیز باید محتاط بود، تا چنین بهنظر نیاید که تحقیرشان میکنیم یا بهواسطهٔ ترس از جبران از آن امتناع میورزیم و به اینصورت در حالی که میکوشیم تا از نفرت آنها اجتناب ورزیم، لغزش آنها را متحمل میشویم. از انتجاست که در مقام کوشش برای امتناع از قبول احسان آنها، باید منفعت و شرافت را در خرگرفت.

قضیهٔ ۷۱. فقط انسانهای آزادند که بهراستی از یکدیگر بسیار سپاسگزارند.

برهان: تنها انسانهای آزادند که بهراستی برای یکدیگر سودمندند، و با محکمترین رشتهٔ دوستی با هم متحدّند (قضیهٔ ۳۵، همین بخش و نتیجهٔ ۱ آن) و با عشقی متقابل میکوشند تا به یکدیگر نیکی کنند (قضیهٔ ۳۷، همین بخش) و لذا (تعریف ۳۴ عواطف) فقط انسانهای آزادند که بهراستی از یکدیگر بسیار سپاسگزارند. مطلوب ثابت شد.

تبصره: سپاسگزاری کسانی که تحت هدایت خواهش کور عمل میکنند بیشتر سوداگری دامگستری است تا سپاسگزاری. باید توجه داشت که ناسپاسی عاطفه نیست، اما با

B .۱۲۲. B: فضیلت انسان آزاد در معام استنکاف از مواجهه با مشکلات و هم در غلبه به آنها به یک اندازه است.

۱۲۳. مسلم مقصود وی از جرتت در اسعا همان جرنت کور و به عبارت دیگر مجرّی و گستاخی است.

۱۳۴. این قصیه یادآور این بحث سنگا است که آیا باید احسان هر کسی را پذیرفت یا نه؟ پاسخ او منعی بود زیرا او اعتقاد داشت که فقط احسان کسی را باید بپذیریم که به او احسان کردهایم بهطوری که مشاهده می شود اسپیوزا هم در این عقیده که نباید احسان حهال را پذیرفت، تا حدی با او موافق است.

١٢٥. در تبصرهٔ قصيهٔ ٣٩، بخش ٣ عاطعه مكار برده. ترجمه ها هم مختلف است ولي مقصود روشن است.

B . ۱۲۶ . افتسبهٔ ۲۲ بحس ۲)

١٢٧. ١٦. فصاوب آزاد عمل.

۱۲۸. ۸. را به حسب سبعهٔ آنها در آنها تشکر کنیم.

وجود این پست<sup>۱۲۹</sup> است، زیرا معمولاً نشانهٔ این است که انسان تا حد زیادی تحت تأثیر نفرت، خشم، کبر، یا آز قرار گرفته است. زیرا کسی که بر اثر سفاهت نمی داند که نیکی دیگران را چگونه جبران کند ناسپاس نیست و به طریق اولی کسی که در برابر دریافت هدیه زن هوسران شهوت وی را تسکین نمی دهد، در برابر دریافت هدیه از دزد، اموال مسروقهٔ وی را پنهان نمی کند و یا در برابر قبول هدیه از اشخاصی نظیر اینان به آنها خدمت نمی کند، ناسپاس نیست بلکه برعکس نشان می دهد که او روحی استوار دارد که با هیچ نوع هدیه ای در راه تباهی خود و جامعهٔ خود اغوا نمی شود.

قضيهٔ ٧٢. عمل انسان آزاد هرگز فريبكارانه نيست، بلكه همواره صادقانه است.

برهان: اگر انسان آزاد عملی را فریبکارانه انجام دهد، از این حیث که آزاد است، باید آن را تحت هدایت عقل انجام داده باشد (زیرا فقط به این جهت ما او را آزاد مینامیم) و بنابراین، فریبکارانه عمل کردن فضلیت خواهد بود (قضیهٔ ۲۴، همین بخش)، و در نتیجه (به موجب همان قضیه)، برای هر شخصی مفیدتر این خواهد بود که فریبکارانه عمل کند، یعنی (همان طور که خود بدیهی است)، برای انسانها مفیدتر این خواهد بود که فقط در حرف با هم سازگار باشند و در عمل ۱۳۰ مخالف هم که (نتیجهٔ قضیهٔ ۳۱، همین بخش) نامعقول است. بنابراین عمل انسان آزاد الی آخر. مطلوب ثابت شد.

تبصره: اگر پرسیده شود «اگر انسان بتواند با فریب خود را از خطر مرگ عاجل برهاند، در این صورت آیا عقل او را، جهت حفظ وجودش، به فریب سفارش نمی کند؟» پاسخ من این خواهد بود که اگر عقل او را به این کار سفارش کند، لازم می آید که این سفارش برای همهٔ انسانها باشد. و بنابراین، عقل به طور کلی به انسانها سفارش کند که برای یکی ساختن نیروها و داشتن قوانین مشترک جز پیمانهای فریبکارانه نبندند یعنی سفارش می کند که در واقع قوانین مشترک نداشته باشند، که این نامعقول است.

قضیهٔ ۷۳. کسی که تحت هدایت عقل است، در مدینه که در آن مطابق قوانین مشترک زندگی میکند، آزادتر است تا در تنهایی که در آن فقط از خودش اطاعت میکند.

برهان: کسی که تحت هدایت عقل است بر اثر ترس به اطاعت وادار نشده است (قضیهٔ ۶۳، همین بخش)، بلکه از این حیث که میکوشد تا وجود خود را طبق احکام عقل حفظ کند، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۶۶، همین بخش) از این حیث که میکوشد تا آزادنه زندگی کند خواهان رعایت قواعد زندگی و منافع مشترک است (قضیهٔ ۳۷، همین بخش) و در نتیجه (چنانکه در تبصرهٔ ۲، قضیهٔ ۳۷، همین بخش نشان دادیم)، خواهان زیستن بر طبق قوانین متعارف مدینه است. بنابراین انسانی که تحت هدایت عقل است برای اینکه آزادتر زندگی کند خواهان رعایت حقوق متعارف مدینه است. مطلوب ثابت شد.

تبصره: اینها و شبیه اینها، که ما در خصوص آزادی راستین انسان مبرهن ساختهایم، مربوط به ثَبات، یعنی (تبصرهٔ قضیهٔ ۵۹، بخش ۳) قوت و کرامت نفس است. من فکر نمیکنم که اینجا شایسته باشد که تمام خصوصیات ثبات نفس را جداگانه مبرهن سازم و نشان دهم کسی که از آن برخوردار است، بهکسی نفرت نمی ورزد، خشم نمی گیرد، رشک نمی برد، بی اعتنایی نمی کند، کسی را حقیر نمی شمارد و به هیچ نحو تکبّر نمی کند. زیرا همهٔ اینها و حقایق مشابه اینها که به حیات حقیقی و دیانت مربوطند بهسهولت از قضایای ۳۷ و ۴۶، همین بخش استنتاج میشوند که نشان میدهند که نفرت مغلوب عشق میشود و هر کسی که به حکم عقل رفتار میکند، برای دیگران همان خیری را میخواهد که برای خود مي خواهد. گذشته از اين، بايد به خاطر بياوريم كه آنچه را قبلاً در تبصره قضيه ۵۰، همين بخش و جاهای دیگر مشاهده کردهایم، که انسان صاحب قوّت نفس۱۳۱ قبل از هر چیز همهٔ اشیاء را ناشی از ضرورت طبیعت الهی میداند و در نتیجه هر چیزی که آن را مضر و شر میانگارد و به علاوه، هر چیزی که به نظر وی ناپارسایی، ۱۳۲ ترسناک، غیرعادلانه، یا ننگ آور ۱۳۳ می آید از اینجا ناشی می شود که او اشیاء را بهوجه آشفته، ناقص، و مبهم تصور می کند. بنابراین او اغلب می کوشد تا اشیاء را آن طور که در ذات خود هستند ملاحظه کند و موانع شناخت راستین، از قبیل نفرت، خشم، حسد، استهزا، تکبّر و امثال آنها را، که قبلاً خاطرنشان ساختهایم، برطرف سازد و لذا، همانطور که گفتهایم، میکوشد تا حتی الامکان اعمال نیکو انجام دهد و شاد باشد. این که فضیلت انسان تا چه حد او را در نیل به این

turpe .۱۲۹. و گذشته به جای این خسیس در مقابل شریف به کار بردس اینجا هم مفصود همان است.

۱۳۰. یا «در واقع».

۱۳۱. با «شجاع».

۱۳۲. با «غیر اخلاقی».

۱۳۳. ۸: «شر».

عالیترین خواهش او که بهوسیلهٔ آن میکوشد تا بر خواهشهای دیگر غالب آید، خواهشی است که او را هدایت میکند تا خود را و تمام اشیانی را که ممکن است در قلمرو فهمش قرار گیرند، به طور تام تصور کند.

فصل ۵. بنابراین حیات عقلانی بدون فهم امکان نمی یابد و اشیاء فقط از این حیث خیرند که به انسان کمک میکنند تا از آن حیات نفس که به وسیلهٔ فهم قابل تعریف است برخوردار شود. و برعکس فقط آن اشیاء را شرّ می نامیم، که انسان را از تکمیل عقل و از برخورداری از حیات عقلانی باز می دارد.

فصل ۶. اما چون همهٔ اموری که انسان علت تامّهٔ آنهاست بالضروره خیر است و لذا برای انسان هیچ شرّی پیش نمی آید، مگر اینکه آن از سوی علل خارجی باشد، یعنی، مگر از این حیث که او جزئی از کل طبیعت است که طبیعت انسانی مجبور است که از قوانین آن اطاعت کند و خود را تقریباً به طرق نامتناهی با آن سازگار سازد.

فصل ۷. ممکن نیست انسان جزئی از طبیعت نباشد و از نظام متداول آن پیروی نکند ولی اگر در میان اشیاء جزئیی، که طبیعت آنها با طبیعت او سازگار است قرار گیرد، بر اثر آن قدرت فعالیتش تقویب می شود و رشد می یابد. اما برعکس، اگر در میان اشیاء جزئیی که طبیعت آنها، با طبیعت او هرگز سازگار نیست قرار گیرد، در این صورت بدون ابنکه در طبیعتش تغیری عظیم پیدا شود، به سختی می تواند خود را با آنها سازگار کند.

فصل ۸. هر چیزی که در طبیعت موجود است، و به حسب قضاوت ما شرّ است، یعنی می تواند ما را از بودن و برخورداری از حیات عقلانی باز دارد، ما مجازیم آن را با مطمئن ترین و متقن ترین طریق ممکن از خود دور سازیم و برعکس، هر چیزی که به حسب فضاوت ما خیر است یا برای حفظ وجود ما و یا برخورداری ما از حیات عقلانی مفید است، ما مجازیم که آن را به کارگیریم و به هر طریقی که به نظر شایسته می آید از آن استفاده کنیم، ومطلقاً هر کسی به موجب عالیترین حق طبیعی مجاز است که هر عملی را که به حال خود مفید می داند انجام دهد.

فصل ۹. ممکن نیست چیزی با طبیعت شینی سازگارتر از سایر جزئیات همنوع آن باشد، و لذا (به فصل ۷ نگاه کنید) برای حفظ وجود انسان و تمتّع او از حیات عقلانی چیزی مفیدتر از انسانی نیست که تحت هدایت عقل باشد. به علاوه از آنجا که ما در میان

امور هدایت میکند و تا چه حد توانایی دارد و چه میتواند انجام دهد، در بخش آینده آن را نشان خواهیم داد.

### ذبل

آنچه در این بخش در خصوص شیوهٔ صحیح زندگی گفتهام طوری تنظیم نشده است که با یک نظر بتوان آن را مشاهده کرد، بلکه آن بهتدریج و بهترتیب بهثبوت رسیده است تا بتوانم بهآسانی امری را از امر دیگر استنتاج کنم و لذا تصمیم گرفتهام که آنها را در اینجا گرد آورم و در فصول زیر خلاصه کنم.

فصل ۱. تمام کوششها یا خواهشهای ما طوری از ضرورت طبیعت ما ناشی می شوند که ممکن است یا فقط به واسطهٔ طبیعت ما، به عنوان اینکه علت قریب آنهاست فهمیده شوند و یا به واسطهٔ اینکه ما جزئی از طبیعت هستیم جزئی که ممکن نیست بذاته و بدون سایر جزئیات به طور تام به تصور آید.

فصل ۲. خواهشهایی که از طبیعت ما نشأت می گیرند به وجهی که فقط به واسطهٔ آن ممکن است فهمیده شوند آنهایی هستند که به نفس فقط از این حیث که متقوّم از تصورات تام تصور شده است مربوطند. بقیهٔ خواهشها به نفس فقط از این حیث مربوطند که نفس اشیاء را به طور ناقص تصور می کند و نیرو و افزایش آنها با قدرت اشیاء خارجی تعریف می شود، نه با قدرت انسان ۱۳۴ و لذا، نوع اول فعل نامیده می شود و نوع دوم انفعال، زیرا نوع اول همواره بر قدرت ما و نوع دوم برعکس بر ناتوانی و علم ناقص ما دلالت می کند.

فصل ۳. افعال ما، یعنی آن خواهشهایی که با قدرت یا عقل انسان تعریف میشوند همواره خیرند، بقیه ممکن است خیر یا شرّ باشند.

فصل ۴. بنابراین آنچه در زندگی برای ما فایدهٔ زیادی دارد این است که حتی الامکان فاهمه یا عقل را تکمیل کنیم، و خوشبختی یا سعادت اعلای انسان عبارت از همین است، زیرا سعادت چیزی نیست مگر همان آرامش خاطر، که از شناخت شهودی خدا نشأت می گیرد و تکمیل فاهمه چیزی نیست مگر فهم خدا و صفات و افعال او که از ضرورت طبیعتش ناشی می شوند. بنابراین، هدف نهایی انسانی که تحت هدایت عقل است، یعنی

۱۳۴. یعنی ناشی از قدرت اسیاء حارجی هستند نه ناشی از قدرت انسان

اشیاء جزئی، چیزی را نمیشناسیم که برتر از انسان تحت هدایت عقل باشد، لذا برای اینکه انسان مهارت و استعداد خود را نشان دهد چیزی بهتر از این نیست که انسانها را طوری تربیت کند که آنها سرانجام تحت حاکمیّت مستقیم عقل زندگی کنند.۱۳۵

فصل ۱۰. تا آنجا که انسانها با حسد یا هر عاطفهٔ دیگر ناشی از نفرت یکدیگر را تحت تأثیر قرار میدهند، با یکدیگر مخالفند، و در نتیجه هر چه تواناییشان از توانایی سایر اشیاء جزئی طبیعت بیشتر باشد، به همان اندازه سهمناکترند.

فصل ۱۱. با وجود این، نفوس با عشق و كرامت مسخّر مي شوند نه با اسلحه.

فصل ۱۲. پیش از هر چیز برای انسانها مفید است که در میان خود روابط اجتماعی داشته باشند، پایبند تکالیف اجتماعی و متّحد یکدیگر باشند به نحوی که همه کلِّ واحدی را تشکیل دهند و بهطور کلی از هیچ اقدامی برای تقویت دوستی فروگذار نکنند. ۱۳۶

فصل ۱۳. اما برای این کار مهارت و فراست لازم است، زیرا انسانها تغییر پذیرند (بسیار نادرند کسانی که طبق احکام عقل زندگی میکنند) و گذشته از این، معمولاً حسودند و بیشتر مستعد کینه توزیند تا دلسوزی و لذا قدرت نفس قابل ملاحظهای لازم است تا با هر کسی، به حسب مزاجش رفتار کرد و از تقلید عواطف او امتناع ورزید. امّا برعکس، کسانی که در شماتت مردمان و تقبیح رذائل آنها بیشتر مهارت دارند تا در تعلیم فضائل و بهجای تقویت نفوس انسانها به تضعیف آنها می پردازند، هم به خودشان زیان می رسانند و هم به دیگران، به طوری که بسیاری از آنان به علت بی حوصلگی مُفرط و تعصب بیهودهٔ مذهبی، ترجیح می دهند که به جای انسانها با جانوران زندگی کنند، درست همان طور که کودکان یا جوانانی که نمی توانند با شکیبایی سرزنشهای والدین خود را تحمّل کنند به خدمت نظام پناه می برند و سختیهای جنگ و قانون نظام استبدادی را به راحتیهای زندگی خانوادگی با بازخواستهای پدرانه ترجیح می دهند و هر فشاری را که بر آنها تحمیل می شود تحمّل می کنند، تا بدین طریق از والدین خود انتقام بگیرند.

فصل ۱۴. بنابراین، اگر چه انسانها معمولا به پیروی از خواهش یا شهوتشان رفتار میکنند، با وجود این فواندی که از زندگی اجتماعی ناشی میشود به مراتب از مَضارّش بیشتر است و لذا بهتر است که مَشقّاتی را که از جانب آنها میرسد با شکیبایی تحمّل کنیم و بکوشیم تا هر چه را که به وفاق و دوستی میانجامد گسترش دهیم.

فصل ۱۵. اموری که موجب وفاقند مربوط به عدل و انصاف و رفتار شرافتمندانهاند، زیرا مردم علاوه بر ظلم و ابداء از هر چیزی هم که ننگ اور به شمار می آبد و نیز از هر کسی که عادات مقبول مدینه را تحقیر می کند بیزارند. اما برای جلب دوستی اغلب آن اموری ضروری است که مربوط به دین و پارسایی است (تبصرههای ۱ و ۲، قضیهٔ ۳۷، تبصره فضیهٔ ۴۶ و تبصرهٔ قضیهٔ ۷۳، همین بخش را نکاه کنید)

فصل ۱۶. گذشته از این، وفاق غالباً از ترس حاصل می شود، اما در این صورت قابل اعتماد نیست، به علاوه ترس از ضعف نفس نیز ناشی می شود و لذا به کار عقل نمی آید، دلسوزی نیز درست همانند آن است، اگر چه در ظاهر به پارسایی می ماند. ۱۳۷

فصل ۱۷. گذشته از این انسانها مغلوب گشاده دستی اند، ۱۲۸ به ویژه کسانی که از داشتن وسائل ضروری ادامهٔ زندگی محرومند. اما کمک به همهٔ فقرا مافوق ثروت و قدرت یک فرد است، زیرا اموال یک فرد به طور کلی برای تهیهٔ این وسائل کافی نیست. به علاوه محدود بودن قدرتش به او امکان نمی دهد که بتواند همه را با رشتهٔ دوستی به خود بییوندد، و لذا توجه به وضع بینوایان به کلِّ جامعه محوَّل است ۱۲۱ و تنها به منافع عمومی مربوط است. فصل ۱۸. وظیفهٔ ما در قبول احسان و ادای سپاس باید کاملاً متفاوت باشد (در خصوص آن به تبصرهٔ قضیهٔ ۷۰ و تبصرهٔ قضیهٔ ۷۰، همین بخش نگاه کنید).

فصل ۱۹. عشق شهوانی، یعنی شهوت آمیزش جنسی، که ناشی از زیبایی ظاهری است و مطلقاً هر عشقی که معلول علّت دیگری جز آزادی نفس است به سهولت به نفرت تحوّل می یابد، مگر اینکه ـ از آن بدتر ـ نوعی جنون باشد، که در این صورت بیشتر موجِب خلاف است تا وفاق (نتیجهٔ قضیهٔ ۳۱، بخش ۳).

۱۳۵ ملاحظه می شود که به امر تربیت بعنی تربیت عقلانی اهمیت خاصی می دهد و آن را بهترین وسیلهٔ نمایش مهارت و استعداد انسان می داند.

مهری و سلساه المثال علی ده است. ما نرجمهٔ «۱)» را مرجع دانستیم، مفصود روشن است. او میگوید آنچه پیش از هر چیز برای انسانها معید است شکیل اجتماع و رعابت فوانین و پایبند بودن به تکالیف احتماعی و بهطور کلی هر عملی است که به حسن روابط افراد و تقویت دوستی آنها بینحادد.

۱۳۷. با «در آن نوعی پارسایی است».

<sup>.(</sup>open handed: B. liberality: C و A) largitas . ۱۳۸

۱۳۹. با «وطيفة كل جامعه است».

گوید ولی از فضیلت، یا قدرت انسانی و اینکه فضلیت و قدرت انسانی چگونه باید به کمال برسد، به تفصیل سخن براند، تا انسانها نه به علت ترس یا اکراه بلکه فقط تحت تأثیر عاطفهٔ لذّت بکوشند تا حدی که می توانند تحت قاعده عقل زندگی کنند.

فصل ۲۶. در طبیعت، جز انسان، هیچ شیء جزئی را نمی شناسیم که نفس او باعث مسرّت ما شود و باز چیزی را نمی شناسیم که بتوانیم با آن پیوندی دوستی یا رابطهٔ اجتماعی برقرار کنیم و بنابراین عقل لازم نمی داند که ما از لحاظ منافع خود جز انسان چیزی را در طبیعت حفظ کنیم، بلکه به ما می آموزد که باید آن را به حسب احتیاجات متنوّع خود حفظ یا نابود کنیم، و یا آن را به طریقی منطبق بر مصالح خود سازیم.

فصل ۲۷. فایدهای که از اشیاء خارجی برمیگیریم، علاوه بر تجربه و شناختی که بر اثر مشاهده آنها و تغییرشان از صورتی بهصورت دیگر بهدست می آوریم، بیشتر برای حفظ بدن است، و به همین جهت اشیائی برای ما مفیدترند که می توانند بدن ما را تغذیه کنند و پرورش دهند به قسمی که همهٔ اجزای آن بتوانند وظایف خود را بهدرستی انجام دهند. زیرا بدن هر اندازه برای تأثر از اشیاء خارجی و تأثیر در آنها، به طرق متعدد، مستعدتر باشد، نفس هم به همان اندازه برای اندیشیدن مستعدتر خواهد بود (قضایای ۳۸ و ۳۹، همین بخش). اما ظاهراً این گونه اشیاء، در طبیعت بسیار کمند. و لذا ضروری است که برای پرورش لازم بدن از غذاهای متعدد مختلف استفاده کنیم. زیرا بدن انسان از اجزای کثیر مختلف الطّبایع ترکیب یافته است که محتاج تغذیهٔ مُداوم و متنوع است، تا کلّ بدن برای انجام وظایفی که ممکن است از طبیعتش نشأت گیرند، به یک اندازه شایسته شود و در نتیجه نفس هم برای تصور اشیاء متعدد به یک اندازه شایستگی یابد.

فصل ۲۸. اما اگر انسانها متقابلاً به یکدیگر یاری نرسانند، نیروی یک فرد بهزحمت می تواند این اشیاء ۱۴۳ را تهیه کند. اکنون پول وسیلهای شده است که بهیاری آن می توان همه چیز را فراهم آورد و به صورت خلاصهٔ ثروت درآمده است، به قسمی که تصور ۱۲۴ آن در ذهن تودهٔ مردم جای مهتی را اشغال کرده است که آنها به سختی می توانند لذتی را تخیل کنند که با تصور پول به عنوان علت آن همراه نباشد.

فصل ۲۰. راجع به ازدواج باید گفت واضح است که آن موافق عقل است، به شرط این که خواهش پیوند تنها ناشی از زیبایی ظاهری نباشد، بلکه عشق به آوردن فرزند و تربیت عاقلانه آنها نیز در آن مؤثر باشد و به علاوه به شرط اینکه علّت اصلی عشق زن و مرد به یکدیگر صرفا زیبایی ظاهری نباشد، بلکه بیشتر آزادی نفس باشد. ۱۲۰

فصل ۲۱. تملّق نیز موجِب وفاق است، اما فقط باگناه ننگین بندگی یا خیانت. زیرا کسی گرفتار تملق نمیشود مگر متکبّری که میخواهد اول باشد و نیست.

فصل ۲۲. در تذلّل ظهور کاذب پارسایی و دینداری است. ۱۲۱ و با اینکه ضد تکبّر است، با وجود این متذلّل بیش از هرکس به متکبّر نزدیک است (تبصرهٔ قضیهٔ ۵۷، همین بخش).

فصل ۲۳. شرم نیز وسیلهٔ وفاق است ولی فقط در اموری که قابل کتمان نیستند. اما از آنجا که شرم نیز نوعی الم است، کاربرد عقلانی ندارد.

فصل ۲۴. بقیة عواطف آلم، نسبت به انسانها، مستقیماً متضاد با عدالت، انصاف، شرافت، پارسایی و دینداری است و با آنکه ظاهراً قهر نوعی از انصاف است، ۱۴۲ با وجود این در جایی که هر کسی مجاز باشد که دربارهٔ اعمال دیگران قضاوت کند و از حق خود یا دیگران پشتیبانی کند، در آنجا قانون حکومت نخواهد کرد.

فصل ۲۵. خوشرفتاری یعنی خواهش خشنود کردن مردم، اگر عقل موجب آن باشد، به پارسایی مربوط است (تبصره ۱، قضیه ۳۷، همین بخش). اما اگر، از عاطفهای ناشی شود، در این صورت شهرت طلبی یعنی خواهشی است که انسانها معمولاً به وسیلهٔ آن، تحت تظاهر کاذب به پارسایی به خلافها و آشوبها دامن میزنند. زیرا کسی که می خواهد با گفتار یا کردار خود به دیگران کمک کند تا آنها از خیر اعلی برخوردار شوند، قبل از هر چیز می کوشد تا دوستی آنها را به خود جلب کند، نه اینکه آنها را به اعجاب وادارد، تا نظامی به نام وی نامگذاری شود و نه اینکه موجب حسد گردد. به علاوه، مواظب خواهد بود که در محاورات از اشاره به رذائل انسانها خودداری کند و از ضعف آنها، با احتیاط سخن

۱۴۲. C. ۱۴۲ غذاها.

۱۴۴. لاتین image) imago). قبلاً به جای این کلمه «صورت خیالی» بهکار بردهایم. در اینجا تصور مناسب آمد که مقصود از آن همان صورت خیالی است.

۱۲۰. یعنی ازدواج بیشتر به دستور عقل انجام گبرد که در این صورت نفس آزاد است، نه نحت تأثیر عواطف که در این صورت نفس در بند عواطف است و از خود اختیاری ندارد.

۱۴۱. B: نوع کاذب پارسایی و دینداری است.

۱۴۲. يا «با اينكه قهر ناشي از بيعدالتي است نوعي از انصاف است».

۶۳ این بخش را نگاه کنید).

فصل ۳۲. اما قدرت انسان بسیار محدود و به طور نامتناهی مقهور علل خارجی است و لذا ما قدرت مطلق نداریم که اشیاء خارجی را با عملکرد خود منطبق سازیم، ولی با وجود این وقایعی را که برخلاف مقتضیات منافع ما روی می دهند با متانت تحمّل می کنیم، مشروط بر اینکه بدانیم که وظیفهٔ خود را انجام داده ایم و قدرت اجتناب از وقایع مذکور را نداشته ایم و گذشته از اینها بدانیم که ما جزئی از کلِّ طبیعت و تابع نظام آنیم. اگر این امور را به طور واضح و متمایز بفهمیم، آن جزء ما که فاهمه یا بهتر بگوییم عقل نامیده شده است، یعنی بهترین جزء ما خشنودی تمام خواهد یافت و کوشش خواهد کرد تا در این خشنودی باقی بماند. زیرا ما، از این حیث که می فهمیم، نمی توانیم جز امر ضروری چیزی بخواهیم و در چیزی مطلقاً جز حقیقت خشنودی بیابیم و لذا، از این حیث که امور مذکور را به درستی می فهمیم، کوشش بهترین جزء ما با نظام کلّ طبیعت سازگار است.

فصل ۲۹. با این همه این عیبی نیست،۱۲۵ مگر برای کسانی که پول را از روی نیاز یا به علّت ضرورت طلب نمیکنند، بلکه به این جهت به جمع آوری آن می پردازند که هنرهای متنوع کسب پول آموختهاند و بهداشتن آن مباهات میکنند. آنها البته بدنهای خود را طبق عادت تغذیه میکنند، اما به مقدار کم، ۱۴۶ زیرا معتقدند که اگر اموالشان را برای پرورش بدنهایشان خرج کنند، آن را از دست دادهاند، ولی کسانی که مصرف صحیح پول را مى شناسند و اندازهٔ ثروتشان را به حسب احتياجاتشان تنظيم مىكنند به اقلِّ قليل راضيند. فصل ۳۰. بنابراین، از آنجاکه اشیائی خیرند که به اجزاء بدن ما در ایفای وظایفشان كمك ميكنند، و از آنجا كه لذت، عبارت از اين است كه قدرت انسان، از اين حيث كه مركّب از نفس و بدن است، تقويت شود يا افزايش يابد، لذا هرچه موجب لذت مي شود خير است. با اين همه غايت عمل اشياء آن نيست كه لذت ما را فراهم كنند. و قدرت فعاليّت آنها هم بر طبق منافع ما تنظيم نشده است. بالاخره چون معمولاً لذت بيشتر به برخی از اجزای بدن مربوط است، لذا اغلب عواطف ما۱۲۷ (مگر در صورت حضور عقل و مراقبت) و در نتیجه خواهشهای ناشی از آنها به حدِّ افراط میرسند، به علاوه خوشایندی یک عاطفه در حال حاضر باعث می شود که ما آن را در مرتبهٔ اول قرار دهیم و قادر نباشیم که دربارهٔ آینده با عاطفهای مساوی آن قضاوت کنیم (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۴ و تبصرهٔ قضیهٔ ۶۰، همین بخش).

فصل ۳۱. برعکس، به نظر می آید که «عقاید خرافی» چیزی را خیر می نامد که باعث الم است و چیزی را شرّ می نامد که موجب لذت است. اما، چنانکه قبلاً گفته ایم (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۵، همین بخش)، جز آدم حسود هیچ کس از ناتوانی یا رنج ۱۲۸ من خوشحال نمی شود، زیرا هر چه از عاطفهٔ لذت بیشتر برخوردار گردیم، به همان اندازه به کمال بیشتر نائل می شویم و در نتیجه به همان اندازه از طبیعت الهی بیشتر بهره مند می شویم و هرگز ممکن نیست لذتی که با ملاحظهٔ صحیح منافع ما تنظیم شده شرّ باشد. برعکس کسی که تحت تأثیر ترس برای اجتناب از شرّ عمل خیر می کند تحت هدایت عقل نیست (قضیهٔ

۱۴۵. یا «گناهی نیست».

۱۴۶. یعنی با خست.

A . 147 معمولاً عواطف لذت.

۱۴۸. یا «زیان».

أنها حكومت ميكند نشان خواهم داد. زيرا چنانكه قبلاً مبرهن ساختهايم، ما بر آنها سلطة مطلق نداریم. رواقیان چنین معتقد بودند که عواطف مطلقاً تابع اراده ما هستند و ما بر آنها سلطهٔ مطلق داریم. اما تجربه عقیدهٔ آنان را ردّ میکند و وادارشان میسازد تا برخلاف اصول خود، اعتراف کنند که برای جلوگیری از عواطف و حکومت بر آنها تمرین و سعی بسیار لازم است. اگر درست به خاطر داشته باشم، یکی از اینان کوشیده است این را با مثال دو سک روشن سازد، که یکی از آنها سگ خانگی و دیگری سگ شکاری بود. او با تمرین بسیار توانست کاری کند که سگ خانگی شکار کند و برعکس سگ شکاری از تعقیب خرگوشها خودداری کند. دکارت تمایل بسیاری به عقیدهٔ رواقیان نشان داد. او پذیرفت که نفس یا ذهن مخصوصاً با جزء معیّنی از مغز به نام «غدّة ضنوبری» مربوط است. نفس بهوسیلهٔ آن تمام حرکاتی را که در بدن و اشیاء خارجی رخ می دهد درک می کند و فقط با إعمال اراده مى تواند آن را به طرق مختلف به حركت در آورد. به عقيدة او اين غدّه به کونهای در وسط مغز معلق است که با کمترین حرکت نفوس حیوانی به حرکت در می آید. به علاوه به تعداد طرق مختلف برخورد نفوس حیوانی با غدّهٔ مذکور نحوه معلّق بودن آن در وسط مغز مختلف می شود. از آن گذشته به تعداد اشیاء خارجی مختلفی که نفوس حیوانی را به سوی آن سوق می دهند آثار مختلفی بر آن نقش می بندند، و لذا، اگر این غدّه، که با ارادهٔ نفس در جهات مختلف به حرکت در می آید، بعدها به صورتی معلّق شود که قبلاً، وقتی بهوسیلهٔ نفوس حیوانی به همان صورت معلق بوده است، در این وقت این غده نفوس حیوانی را به جهتی سوق خواهد داد که قبلاً بهوسیله همان صورت معلق بودن بدان جهت سوق داده شده بود. گذشته از اینها او تصدیق میکند که هر ارادهٔ نفس طبعاً ما حرکت مخصوصی از غدّه پیوستگی دارد، مثلاً اگر کسی بخواهد شیء دوری را ببیند، این اراده باعث فراخی مردمک چشم میشود، اما اگر او صرفاً دربارهٔ فراخی مردمک چشم بیندیشد، داشتن آن اراده برای وی فایدهای نخواهد داشت، زیرا طبیعت حرکت این غده را، که کارش سوق دادن نفوس حیوانی به سوی عصب بینایی به طریقی که با فراخی یا تنگی مردمک مناسب باشد، فقط با ارادهٔ دیدن اشیاء دور یا نزدیک مرتبط ساخته است، نه با ارادهٔ فراخ یا تنگ کردن مردمک چشم. بالاخره او معتقد است که اگر چه ظاهراً از آغاز زندگی ما، هر حرکتی از حرکات این غده طبعاً با فکر خاصی ارتباط دارد، ولی با

# بخش پنجم

# در بارهٔ قدرت عقل، یا آزادی انسان

## پیشگفتار<sup>۱</sup>

بالاخره وارد این بخش دیگر از کتاب اخلاق می شویم که مربوط به روش یا راهی است که به آزادی منتهی می شود و لذا در این بخش از قدرت عقل سخن خواهم گفت و نشان خواهم داد که عقل چه قدرتی بر عواطف دارد و پس از آن دربارهٔ آزادی نفس یا سعادت سخن خواهم گفت و به این ترتیب خواهیم دید که شخص دانا تا چه اندازه از نادان نیرومندتر است. اما در اینکه عقل چگونه باید به حدِّ کمال نائل آید و راه نیل به آن کدام است و از بدن با چه مهارتی باید مواظبت به عمل آید، تا بتواند وظایف خود را به نحو کامل انجام دهد، اموری است که به اینجا ارتباط ندارد، زیرا تمام آنچه به اوّلی مربوط است به منطق ارتباط دارد و آنچه به دومی مربوط است، به پزشکی. و لذا همان طور که گفتم در اینجا منحصراً دربارهٔ قدرت نفس، یعنی قدرت عقل سخن خواهم گفت و پیش از همه، اندازه و طبیعت سُلطهٔ عقل را بر عواطف که به وسیلهٔ آن از آنها جلوگیری و بر

<sup>1.</sup> به طوری که ملاحظه می شود، مؤلّف تحت عنوان «پیشگفتار» خلاصهٔ بخش را گزارش می دهد، که غرض عده از آن ارائهٔ روش یا راهی است که به آزادی منتهی می شود. اولاً، به مخالفت با کسانی می پردازد که به آزاده و آزادی آن معتقدند و از این جماعت مخصوصاً از روافیان و دکارت نام می برد و پس از آن نشان می دهد که چگونه امکان می یابد که انسان به وسیلهٔ فهم تا حدّی، نه به طور مطلق، بر عواطف سلطه بابد و از آنها جلوگیری کند. تانیأ توضیح می دهد که آزادی نفس و سعادت چیست و چگونه هر چیزی که به سعادت نفس مربوط است از محض شناخت نفس استنتاج می شود.

با «عقل چگونه می تواند زمام عواطف را در اختیار گیرد».

وجود این ممکن است در اثر عادت با افکار دیگری نیز پیوند یابد. این قضیهای است که او مى كوشد دركتاب خود بهنام انفعالات نفس، مقالة ٥٠، بخش ١ مبرهن سازد. او از اينجا نتیجه میگیرد که نفسی نیست که آنچنان ناتوان باشد که اگر بهدرستی ارشاد شود نتواند بر انفعالات خود سلطهٔ مطلق یابد، زیرا برابر تعریفی که از انفعالات میکند، آنها ادراکات یا احساسات یا هیجانات نفسند که به نحو ویژهای به آن مربوطند و (درست توجه کنید) بهوسیلهٔ حرکتی از حرکات نفوس پدیدار، حفظ و تقویت میشوند (نگاه کنید به کتاب انفعالات نفس، مقالة ٢٧، بخش ١). اما از آنجاكه ميتوان هر حركتي از غدّه و در نتيجه حرکتی از نفوس را به ارادهای پیوند داد و تعیین اراده فقط به قدرت ما مربوط میشود، بنابراین اگر ارادهٔ خود را بهوسیلهٔ تصمیمات معین و راسخی تعیین کنیم که میخواهیم بر طبق آنها اعمال زندگانی خود را هدایت کنیم و حرکات انفعالی را که خواهان داشتن آنها هستيم با آنها پيوند دهيم، در اين صورت بر انفعالاتمان سلطة مطلق خواهيم يافت. اين است عقيدة اين مرد بسيار نامي (تا آن حد كه ميتوانم از سخنانش دريابم)، و اگر اين نکات را نمی داشت، به سختی می توانستم بپذیرم که ممکن است شخصی با آن همه شهرت این سخنان را گفته باشد. به سختی می توانم از تعجب خودداری کنم که فیلسوفی که تصمیم قاطع گرفت که فقط از اصولی استنتاج کند که «خودبیّن» هستند و جز آنچه را که بهطور واضح و متمایز ادراک می شود نپذیرد و پس از آنکه مدرسیان از سرزنش کرد، که آنها میخواهند اشیاء مبهم را با کیفیات مرموز بیان کنند، فرضی را میپذیرد که مرموزتر از هر کیفیّت مرموز است. من می پرسم مقصود وی از اتحاد نفس و بدن چیست؟ و از فکر که چنین تنگاتنگ با جزء مخصوص کوچکی از مقدار یا بعد مرتبط است، ۵ چه تصور واضح و متمایز دارد؟ ای کاش او این اتحاد را از راه علت قریبش تبیین می کرد. اما او نفس را تا آن حد متمایز از بدن تصور کرد که نه قادر شد برای این اتحاد علتی معلوم کند و نه برای خود نفس، ولی مجبور شد که به علت کل عالم یعنی خدا متوسل شود. به علاوه دوست دارم بدانم که نفس به این غده چند درجه می تواند حرکت دهد و با چه قدرتی مى تواند آن را معلّق نگه دارد. زيرا نمى فهمم كه آيا اين غده به وسيلة نفس انسانى كندتريا

۳. مقصود «اوليات» است.

۵. ۸: و از فكر كه صميعانه با جزء مخصوص كوچكى از ماده مرتبط است.

سریعتر متآثر می شود، یا به وسیلهٔ نفوس حیوانی و آیا ممکن است حرکات انفعالات که آنها را دفیقاً با تصمیمات راسخ مربوط ساخته ایم، دوباره به وسیلهٔ علل جسمانی از آنها جذا شوند، که در این صورت از آن بر می آمد که اگرچه نفس تصمیم قاطع می گیرد که با خطر رویاروی گردد و حرکات بیباکانه ای را با این تصمیم خود پیوند می دهد، با وجود این ممکن است دیدن خطر باعث شود که غذه به گونه ای معلق شود که نفس نتواند دربارهٔ چیزی جز فرار بیندیشد. در واقع، از آنجا که هیچ رابطه ای میان اراده و حرکت نیست، همان طور که میان قدرت یا قوت بدن و قدرت و قوت نفس هیچ نسبتی موجود نیست، لذا امکان ندارد که قوت یکی به وسیلهٔ دیگری تعیین و شود. به علاوه معلوم نیست که این غده طوری در وسط مغز قرار گرفته باشد که بتواند به سهولت و به طرق متعدّد به حرکت درآید و اینکه تمام اعصاب به کاواکهای مغز امتداد نیافته باشند. بالاخره من از تمام اظهارات دکارت در خصوص اراده و آزادی اراده می گذرم، زیرا به کرات نادرستی آنها را نشان داده ام. بنابراین، از آنجا که قدرت نفس، چنانکه در فوق نشان داده ام، تنها با شناخت تعریف می شود، لذا تنها با شناخت نفس چاره های عواطف را تعیین خواهیم کرد، چاره هایی که من معتقدم هر کسی تجر به کرده است اما هیچ مشاهدهٔ صحیح یا ادراک متمایزی از آنها نداشته است، و ما هر چیزی را که به سعادت نفس مربوط است از صرف شناخت آن استنتاج خواهیم کرد.

## اصول متعارفه

۱. اگر در موضوع واحد دو فعل متضاد انگیخته شود ضرورةً باید در هر دو یا فقط در یکی از آنها تغیری رخ دهد تا تضاد آنها با یکدیگر متوقف شود.

۲. قدرت معلول بهوسیلهٔ قدرت علتش تعریف می شود، از این حیث که ذات معلول به وسیلهٔ ذات علتش تبیین یا تعریف می شود.

(این اصل متعارف از قضیهٔ ۷، بخش ۳ واضح است.)

A. ۴: تمام مدرسیان.

۶. شایسته توجه است که مؤلف در این بخش سه واژهٔ defino «determino» و explico وا مکرر به کار می برد. مترجمین انگلیسی به حای آنها در موارد مختلف کلمات مختلف استعمال کرده اند. ما با توجه به متن لاتین آنها را مهترتیب تعیین، تعریف و تبیین ترجمه می کنیم، اگرچه احبانا مصبح ننماید و فارسی زبانان را خوشابند نباشد.

٧. مقصود شناختي است كه نفس دارد، نه شناختي كه ما ار نفس داريم

### قضايا

قضیهٔ ۱. همان طور که افکار و تصورات اشیاء در نفس منتظم و مرتبط شده اند، احوال بدن یا صور خیالی اشیاء نیز درست به همان صورت در بدن انتظام و ارتباط یافته اند.^

برهان: نظام و ارتباط تصوّرات همان نظام و ارتباط اشیاء است (قضیه ۷، بخش ۲) و بالعکس، نظام و ارتباط اشیاء همان نظام و ارتباط تصورات است (نتیجهٔ قضایای ۶ و ۷، بخش ۲)، بنابراین همان طور که نظام و ارتباط تصورات در نفس مطابق با نظام و ارتباط احوال بدن است (قضیهٔ ۱۸، بخش ۲)، همین طور بالعکس (قضیهٔ ۲، بخش ۳) نظام و ارتباط افکار و تصورات اشیاء در نفس است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲. اگر ما یک تأثر ۱ یا یک عاطفة نفس را از فکر یک علت خارجی جدا کنیم و آن را با سایر افکار مرتبط سازیم، در این صورت عشق یا نفرت نسبت به آن علت خارجی و همین طور تزلزلات نفس که ناشی از این عواطف است از بین خواهد رفت. ۱۰

۸. ولفسن می نویسد مبنای مابعدالطبیعی درمان عواطف، در این قصیه بنان شده است. زیرا اسپینوزا علی رغم این اصل خود «که نفس و بدن در مکدیگر تأثیر نمی کند» در این قضیه این مطلب را که «نفس می نواند احوال بدن را تحت نظر درآورد» نوحیه می کند، به این بیان که مبان نفس و بدن موازات است، به این معنی که نفس نصور یا صورت بدن است و گذشته از این نفس بدن خود و بهواسطهٔ آن اجسام دیگر را می شنامد و از این بر می آید که نظام و اتصال نصورات نفس مطابق احوال بدن است و بالعکس نظام و اتصال احوال بدن مطابق افکار و تصورات نفس از این نتیجه می شود، نفس که در قلمرو خود مستقل از بدن است و فدرت خود را از صعت فکر می گیرد با وجود این می نواند نظام و اتصال حالت بدنی را با نظام و اتصال تصورات خود هماهنگ سازد. و نابراین عقل می تواند ندن را تحت نظر گیرد، هدایت کند و حتی به آن دستور دهد. و از اینحاست که امکان می باید که با به کار بردن عقل عواطف نقال و خواهشهای با معفول به خواهشهای معفول نحول باید

Wolfson, The Philosophy of Spinoza, vol. II, p. 265,266.

#### ۹. یا «هیجان»

۱۰. از این قضبه تا قضبه ۲۰ دربارهٔ انواع چاره و درمان عواطف سخن میگوید، که آنها را میتوان به دو قسمت تقسیم کرد. در قسمت اول که از قضیهٔ ۲ تا ۱۰ است به شمارش درمانها و شرح آنها میپردازد و در قسمت دوم که از قضیهٔ ۲۰ است، تمام درمانها را به یک درمان، یعنی عشق به حدا بر میگیداند. در تبصرهٔ قضیهٔ ۲۰ هم خلاصهای از قضایای مذکور را میآورد، اما نه بهطور کامن، زیرا در حالی که او در این قضایا از شش نوع درمان اسم می برد در تبصرهٔ مذکور فقط به پنج نوع آن اشاره می کمد. باید توجه داشت که معام این درمانها بر این اصل میتنی است که هر عاطفه ای با عاطفه ای فویتر و شدیدتر از خود از بین می رود.

برهان: چیزی که باعث پیدایش صورت٬٬ عشق یا نفرت می شود لذّت یا المی است که همراه با تصور یک علت خارجی است (تعاریف ۶ و ۷ عواطف) بنابراین، اگر این تصور زایل شود، صورت عشق یا نفرت نیز زایل می شود و لذا، این عواطف و هر عاطفهٔ دیگری که از آنها ناشی می شود از بین می رود. مطلوب ثابت شد.

قضییهٔ ۳. عاطفهای که انفعال است، به محض اینکه آن را بهطور واضح و متمایز تصور کنیم، از انفعال بودن متوقّف خواهد شد<sup>۱۲</sup>.

برهان: عاطفهای که انفعال است تصوری مبهم است (به موجب تعریف عمومی عواطف). بنابراین، اگر این عاطفه را به طور واضح و متمایز تصور کنیم، این تصور از این عاطفه، از این حیث که این عاطفه فقط به نفس مربوط است، تنها بهواسطهٔ عقل تمایز خواهد یافت (قضیهٔ ۱۲، بخش ۲ با تبصرهاش) و لذا (قضیهٔ ۳، بخش ۳) عاطفه از انفعال بودن متوقف خواهد شد.

نتیجه: بنابراین، هرچه شناسایی ما نسبت به عاطفه بیشتر باشد، به همان اندازه عاطفه، بیشتر در تحت قدرت ما خواهد بود و نفس کمتر از آن منفعل خواهد شد.

قضیه ۴. هیچ حالتی از بدن نیست که ما نتوانیم از آن تصوری واضح و متمایز داشته باشیم.

برهان: آنچه مشترک میان همه اشیاء است منحصراً به نحو تام به تعبور می آید (قضیهٔ ۲۸، بخش ۲) و بنابراین (قضیهٔ ۱۲ و حکم ۲، که بعد از تبصرهٔ قضیهٔ ۱۳، بخش ۲ است) هیچ حالتی از بدن نیست که ما نتوانیم از آن تعبوری واضح و متمایز داشته باشیم. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا بر می آید که هیچ عاطفهای نیست که ما نتوانیم از آن تعبوری واضع ۱۸. در من لاتین forma است. در ترجمهٔ ۲ به واقعبت reality ترجمه شده است. مقصود روشن است و آن تعنق عشق یا نفرت است.

۱۳. یعنی از آنجا که طبق تعریف عاطفهٔ انفعالی تصوری است مبهم، لذا اولین راه درمان آن، ازالهٔ ابهام و تبدیل آن به تصور روشن و متمایز است. برای انجام کامل این عمل باید عواطف خود را مورد بررسی قرار دهیم و بکوشیم نا فهم روشنی از ماهیت آنها به دست آوریم.

و متمایز داشته باشیم، زیرا عاطفه تصوری از حالت بدن است (طبق تعریف عمومی عواطف) و بنابراین این تصور (قضیهٔ ۴، همین بخش) باید مستلزم تصوری واضح و متمایز باشد.

تبصره: از آنجا که چیزی نیست که از آن اثری ناشی نشود (قضیهٔ ۳۶، بخش ۱) و از آنجا که هر چیزی که از تصورات تام ما ناشی می شود، ما آن را به طور واضح و متمایز مىفهميم (قضية ۴۰، بخش ٢) لذا هركسى، اگر بهطور مطلق هم نباشد، حداقل تا حدى این قدرت را دارد که خود را و عواطف خود را بهطور واضح و متمایز بفهمد و در نتیجه از آنها كمتر منفعل شود و لذا ما مخصوصاً بايد بكوشيم تا درحد امكان از هر عاطفهاي، شناختی واضح و متمایز به دست آوریم، تا مگر نفس به واسطهٔ این عاطفه هدایت شود تا دربارة اشیاتی بیندیشد که آنها را به طور واضح و متمایز در می یابد و نفس بدین جهت كاملاً خرسند خواهد بود و همچنين ميكوشيم تا مگر عاطفه را از فكر علت خارجي جدا كنيم و آن را با افكار راستين پيوند دهيم. به اين ترتيب، نه فقط عشق، نفرت و غير آن زايل مىشود (قضية ٢، همين بخش) بلكه همچنين امكان نمىيابد ميلها و خواهشهايي كه از این عاطفه ناشی میشوند، به حد افراط برسند (قضیهٔ ۶۱، بخش ۴). زیرا پیش از هر چیز، باید توجه داشت که به موجب یک میل و همان میل انسان هم فاعل می شود و هم منفعل. مثلاً نشان دادهایم که طبیعت انسان طوری ساخته شده است که هر نردی میل دارد ۱۳ دیگران هم مطابق با طرز تفکر او زندگی کنند (تبصرهٔ قضیهٔ ۳۱، بخش ۳) و این میل در شخصی که تحت هدایت عقل نیست انفعالی است که شهرتطلبی نامیده می شود و با تکبر فرق چندانی ندارد و برعکس همین میل در شخصی که به موجب احکام عقل زندگی میکند، فعل یا فضیلتی است که پارسایی خوانده می شود (تبصرهٔ ۱، قضیهٔ ۳۷، بخش ۴ و برهان ۲ همان قضیه). به همین ترتیب، تمام میلها یا خواهشها، فقط از این حیث که از تصورات ناقص نشأت میگیرند، انفعالند و هر وقتی که بهواسطه تصورات تام برانگیخته شوند، یا به وجود آیند، در زمرهٔ فضائل محسوب خواهند شد، زیرا تمام خواهشهایی که به موجِب آنها به فعلی وادار میشویم ممکن است هم از تصمورات

تام ناشی شوند و هم از تصورات ناقص (قضیهٔ ۵۹، بخش ۴). بنابراین (به جایی که شروع کردیم برمیگردیم)، برای عواطف درمانی برتر از شناخت راستین آنها در قدرت ما نیست، زیرا چنانکه قبلاً نشان داده ام، نفس جز اندیشیدن و ساختن تصورات تام قدرتی ندارد (قضیهٔ ۳، بخش ۳).

قضیهٔ ۵. عاطفه نسبت به شینی که ما آن را به صورت ساده ۱۰، نه به عنوان ضروری و ممکن عام و یا ممکن خاص، تخیل میکنیم در شرایط مساوی شدیدتر از هر عاطفهٔ دیگر است.

برهان: عاطفه نسبت به شیئی که آن را آزاد تخیل میکنیم شدیدتر از عاطفهای است که به شیء ضروری تعلق مییابد (قضیهٔ ۴۹، بخش ۳). و در نتیجه باز هم شدیدتر از عاطفهای است که به ممکن عام و یا ممکن خاص تعلق مییابد (قضیهٔ ۱۱، بخش ۴). اما تخیل یک شیء به عنوان شیئی آزاد چیزی جز تخیل شیئی به صورت ساده نیست که در این حال نمیدانیم چه عللی آن را موجب به فعلی کرده است (به تبصرهٔ قضیهٔ که در این حال نمیدانیم چه عللی آن را موجب به شیئی که آن را به صورت ساده تخیل میکنیم، در شرایط مساوی، شدیدتر از عاطفه نسبت به شیئی که به شیء ضروری، ممکن عام و یا ممکن خاص تعلق مییابد و در نتیجه شدیدتر از هر عاطفه دیگر است. مطلوب ثابت یا ممکن خاص تعلق مییابد و در نتیجه شدیدتر از هر عاطفه دیگر است. مطلوب ثابت

قضیهٔ ۶. نفس از این حیث که همهٔ اشیاء را ضروری می فهمد قدرت بیشتری بر عواطف دارد، یا از انها کمتر منفعل است.

برهان: نفس همهٔ اشیاء را ضروری می فهمد (قضیهٔ ۲۹، بخش ۱) و نیز می فهمد که آنها به موجب سنسلهٔ نامتناهی علل موجّب به وجود و فعل شدهاند (قضیهٔ ۲۸، بخش ۱)، و لذا (قضیهٔ ۵، همین بخش) از عواطفی که ناشی از این اشیاء است کمتر منفعل و (قضیهٔ ۴۸، بخش ۳) نسبت به خود اشیاء نیز کمتر متأثر می شود. مطلوب ثابت شد.

تبصره: هرچه این شناخت که اشیاء ضروری هستند بیشتر به اشیاء جزئیی مربوط باشد که ما آنها را متمایزتر و واضح تر تخیل میکنیم تسلّط نفس بر عواطف شدیدتر خواهد

۱۲. يعني ساده و لابشرط.

بود. ۱۵ این واقعیّتی است که تجربه هم گواه آن است. زیرا ما میبینیم شخصی که چیز خوبی را از دست داده است اگر ملاحظه کند که حفظ آن به هیچوجه ممکن نبوده است در این صورت اندوه ناشی از فقدان آن چیز کاهش مییابد. همچنین، ما میبینیم که هیچکس متأثر نمیشود که چرا طفلی نمیتواند سخن بگوید، راه برود، یا استدلال کند و بدون اینکه از خود آگاه باشد سالها ۱۶ زندگی میکند. اما اگر تعداد زیادی از مردم بالغ به دنیا میآمدند و فقط عده کمی در گوشه و کنار جهان کودک متولد میشدند، در این صورت همه به وضع اطفال رقّت میآوردند، زیرا، در این صورت، ما به طفولیت به عنوان امری طبیعی و ضروری نظر نمیکردیم، بلکه آن را نقص یا خطای طبیعت می بنداشتیم. از این نوع موارد کثیر دیگری نیز می توان مشاهده کرد.

قضیهٔ ۷. عواطفی که از عقل ناشی میشوند و یا بهوسیلهٔ آن برانگیخته میشوند، اگر زمان را در نظر بگیریم، از عواطف مربوط به اشیاء جزئیی که آنها را غایب ملاحظه میکنیم شدیدترند.

برهان: عاطفهای که باعث تخیل یک شیء است علت فقدان آن در حال حاضر نیست، بلکه علت فقدان آن این است که بدن ما با عاطفة دیگری متأثر شده است، که وجود شیء مذکور را نفی میکند (قضیهٔ ۱۷، بخش ۲). بنابراین طبیعت عاطفهای که به شیئی مربوط است که غایب ملاحظه می شود چنان نیست که بر افعال دیگر انسان و قدرت او تفوق یابد (در خصوص این امور قضیهٔ ۶، بخش ۲ را نگاه کنید) بلکه برعکس چنین است که ممکن است به وسیلهٔ عواطفی که وجود علت خارجی آن را نفی میکنند از آن جلوگیری شود (قضیهٔ ۹، بخش ۴). اما عاطفهای که از عقل ناشی می شود ضرورهٔ به خواص عمومی اشیاء مربوط است (نگاه کنید به تعریف عقل در تبصرهٔ ۲، قضیهٔ به خواص عمومی اشیاء مربوط است (نگاه کنید به تعریف عقل در تبصرهٔ ۲، قضیهٔ وجود حاضر آنها را نفی کند) به نظر می آوریم و یکسان تخیل می کنیم (قضیهٔ ۳۸، بخش وجود حاضر آنها را نفی کند) به نظر می آوریم و یکسان تخیل می کنیم (قضیهٔ ۳۸، بخش ۲). بنابراین، این عاطفه همواره یکسان باقی می ماند و در نتیجه (اصل متعارف ۱، همین بخش) عواطف ضد آن که با علل خارجیشان تقویت نشده اند باید هرچه بیشتر خود را با

آن سازگار سازند تا آنجا که دیگر ضد آن نباشند، و لذا عاطفهای که از عقل ناشی میشود شدیدتر است. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۸. هرچه تعداد علتهایی که برای برانگیختن یک عاطفه در یک زمان با هم توافق دارند بیشتر باشد، آن عاطفه به همان اندازه شدیدتر خواهد بود.

برهان: علتهای کثیری که همزمان عمل میکنند بیشتر از علتهای قلیل عمل خواهند کرد. (قضیهٔ ۷، بخش ۳) و بنابراین (قضیهٔ ۵، بخش ۴)، اگر تعداد علل همزمان که عاطفه به موجِب آنها برانگیخته میشود بیشتر باشد، عاطفه شدیدتر خواهد بود. مطلوب ثابت شد. تبصره: این قضیه از اصل متعارف ۲، بخش ۵ نیز واضح میشود.

قضیهٔ ۹. عاطفهای که به علل متعدد مختلفی مربوط است که نفس آنها را همزمان با خود عاطفه به نظر می آورد، زیان آن کمتر و نیز انفعال ما از آن و تأثّر ما از تک تک آن علل کمتر است، از عاطفهای دیگر با شدتی یکسان که تنها به یک علت یا علل کمتری سربوط می شود.

برهان: عاطفه، فقط از این حیث که نفس را از اندیشیدن باز می دارد، بد یا زیان آور است (قضایای ۲۶ و ۲۷، بخش ۴). و بنابراین آن عاطفهای که نفس به واسطهٔ آن موجب شده است که اشیاء کثیری را همزمان به نظر آورد، زیانش کمتر از عاطفهای دیگر با شدتی یکسان که نظر نفس را فقط به یک شیء یا اشیاء کمتری مشغول می دارد، به طوری که دیگر نمی تواند در بارهٔ سایر اشیاء فکر کند. این اولین مطلبی بود که می بایست ثابت کنیم. به علاوه از آنجا که ذات نفس، یعنی (قضیهٔ ۷، بخش ۳) قدرت آن، فقط عبارت از فکر است (قضیهٔ ۱۸، بخش ۲) الذا، نفس نسبت به عاطفهای که به واسطهٔ آن موجب شده است که اشیاء کثیری را همزمان به نظر آورد، کمتر منفعل می شود تا عاطفهای که با همان شدت نظر نفس را فقط به یک شیء یا تعداد کمی از اشیاء مشغول می دارد. این دومین مطلبی بود که می بایست ثابت کنیم. بالاخره شدت این عاطفه (قضیهٔ ۴۸، بخش ۳) از این حیث که به علل خارجی کثیری مربوط است، از این که به یکایک آنها مربوط باشد کمتر است. مطلوب ثابت ثد.

۱۵. یعنی، اگر بدانیم شری که دیگران دچارش شدهاند، امری حنمی و کلی است، مانند عدم توانایی کودکان به سخن گفتن، راهرفتن، استدلال کردن و امثال آنها، در این صورت به حال آنها رفت نخواهیم آورد.

۱۶. یا «سالهای متمادی»

۱۷. B: بخش ۳.

قضیهٔ ۱۰. تا وقتی که دستخوش عواطف مخالف طبیعت خود نشده ایم، قادریم که احوال بدن را بر طبق نظام عقلانی تنظیم کنیم و آنها را به هم ارتباط دهیم.

برهان: عواطفی که مخالف طبیعت ما هستند، یعنی (قضیهٔ ۳۰، بخش ۴) شرّند، از این حیث شرّند که نفس را از فهم باز می دارند (قضیهٔ ۲۷، بخش ۴). بنابراین، تا وقتی که ما دستخوش عواطف مخالف طبیعت خود نیستیم از قدرت نفس ما که نفس به کمک آن میکوشد تا اشیاء را بفهمد (قضیهٔ ۲۶، بخش ۴) جلوگیری نمی شود و بنابراین از قدرت ساختن تصورات واضح و متمایز و استنتاج آنها از یکدیگر برخوردار است (به تبصرهٔ ۲، همین قضیهٔ ۴۰ و تبصرهٔ قضیهٔ ۲۷، بخش ۲ نگاه کنید) و در نتیجه قادریم (قضیهٔ ۱، همین بخش) که احوال بدن را بر طبق نظام عقلانی تنظیم کنیم و آنها را به هم ارتباط دهیم. مطلوب ثابت شد.

تبصره: ما می توانیم به وسیلهٔ این قوهٔ تنظیم و ارتباط صحیح احوال بدن خود را از اینکه به سهولت تحت تأثیر عواطف شرّ قرار گیریم حفظ کنیم. زیرا (قضیهٔ ۷، همین بخش) قدرتی که برای جلوگیری از عواطفی که بر طبق نظام عقلانی تنظیم یافته اند لازم است بیشتر از قدرتی است که برای جلوگیری از عواطف نامعلوم و مبهم لازم است. بنابراین، تا وقتی که از عواطف خود شناخت کامل نداریم، بهترین کاری که می توانیم انجام دهیم این است که روش درستی از زندگی و به عبارت دیگر قواعد مسلّمی از زندگی تصور کنیم و آنها را در حافظه نگه داریم و در نتیجه، پیوسته در موارد جزئی که غالباً در زندگی با آنها مواجه می شویم به کار بندیم، به طوری که تخیل ما عمیقاً از آنها متاثر شود و آنها همواره در مد نظر ما باشند. مثلاً ما در عداد قواعد مسلّم زندگی این را قرار داده ایم (به قضیهٔ ۲۶، بخش ۲ با تبصره اش نگاه کنید) که باید با عشق و کرامت بر نفرت پیروز شد، نه اینکه نفرت را با نفرت تلافی کرد. اما برای اینکه ما این قاعده را عنداللزوم همیشه آماده داشته باشیم، باید بارها در بارهٔ آزارهایی ۱۵ که مردم معمولا نسبت به یکدیگر روا می دارند بیندیشیم و در بارهٔ اینکه چگونه و به چه طریق می توان آنها را با کرامت برطرف ساخت تأمل کنیم. به این ترتیب ما صورت خیالی آزار را با تخیل این قاعده پیوند می دهیم و (قضیهٔ ۱۸، بخش ۲) هر وقت که آزاری نسبت به ما صورت گرفت، آن قاعده در نظر ما ظاهر خواهد شد. اگر همچنین ما

مستمرا منفعت راستین خود و خیری را که از دوستی متقابل و مراودهٔ عمومی ناشی میشود در نظر داشته باشیم و گذشته از این، اگر به خاطر بیاوریم که عالیترین رضایت نفس از رفتار درست ۱۹ ناشی میشود (قضیهٔ ۵۲، بخش ۴) و اینکه انسانها مانند اشیاء دیگر بر طبق ضرورت طبیعت عمل میکنند، در این صورت آزار یا نفرتی که معمولاً از آنها منتشی مى شود قسمت بسيار كوچكى از تخيل ۲۰ را اشغال خواهد كرد و به آساني مغلوب خواهد شد، یا اگرچه خشمی که از شدیدترین آزارها سرچشمه میگیرد بهآسانی مغلوب نمی شود، با وجود این اگر نفس قبلاً به این تأملات پرداخته باشد به مراتب زودتر مغلوب خواهد شد. ولو نه بدون تزلزلاتی در نفس، چنانکه از قضایای ۶ و ۷ و ۸ این بخش واضح می شود. ما باید برای غلبه بر ترس به همین صورت در خصوص شهامت۲۱ بیندیشیم یعنی که غالباً باید خطرات متداول زندگی را بهنظر آوریم و تخیل کنیم و دربارهٔ بهترین راهی که برای اجتناب از أنها و غلبه بر أنها بهواسطه شهامت ٢٢ امكان دارد بينديشيم. به هر حال، بايد دانسته شود که ما باید همیشه در نظام افکار و صور خیالی خود (نتیجه قضیهٔ ۶۳، بخش ۴ و قضیهٔ ۵۹، بخش ۳) بهاموری<sup>۲۳</sup> توجه کنیم که در هر شیئی خیرند، تا بتوانیم همواره با عاطفه لذَّت موجب به فعل شويم. مثلاً اگر كسى مىبيند كه خيلى مشتاقانه طالب افتخار است، بگذار او دربارهٔ استفادهٔ درست آن و اینکه با چه هدفی باید آن را دنبال کرد و به چه وسیلهای می توان آن را به دست آورد بیندیشد، ۲۲ نه در خصوص سوء استفاده از آن و بیهودگی آن و نیز عدم ثبات انسانها و اشیائی از این قبیل که دربارهٔ آنها هیچکس جز به علت بیماری نفس نمی اندیشد. زیرا آنهایی که بیش از همه شهرت طلبند وقتی که از کسب افتخارات مطلوب خود مأیوس میشوند، بیش از همه خود را با اینگونه افکار زجر میدهند و در حالی که از خشم کف به دهان میآورند میخواهند خود را عاقل جلوه دهند و البته كساني كه با فرياد بلندتري از سوءِاستفاده افتخار و بيحاصلي دنيا سخن

AA. لاتين: wrong: C.injuries: B , A) injuriaes.

۱۹. یا «قاعدهٔ درست زندگی».

۲۰. یا «قسمت کوچکی از نفس».

د نفس»:  $\Lambda$  : «قوت نفس»:

۲۲. ۸: «به واسطهٔ حضور نفس و شهامت».

۲۳. ۸: کیباتی.

<sup>.</sup> ۲۴. مقصود این که به طور کلی شر نیست بلکه می توان در آن وجه خیری هم تصور کرد و یا می توان از آن در راه خیر استفاده کرد

میگویند، بیشتر از دیگران طالب افتخار و جلالند. این به شهرتطلبان اختصاص ندارد، بلکه خاصه همه کسانی است که بختشان ناسازگار و روحشان ضعیف است. زیرا می بینیم که شخص فقیر حریص، هرگز از سخن گفتن دربارهٔ سوءاستفاده از پول و معایب ثروت خودداری نمیکند و بدین وسیله هم خود را زجر می دهد، و هم به دیگران نشان می دهد که او نه تنها قادر نیست فقر خود را با متانت تحمّل کند، بلکه از تحمّل ثروت دیگران نیز ناتوان است. همین طور، کسی که از جانب معشوقهاش محبّتی نمی بیند پیوسته دربارهٔ معشوقهاش قرار می گیرد یکباره همه آنها را فراموش می کند. بنابراین کسی که می خواهد معشوقهاش قرار می گیرد یکباره همه آنها را فراموش می کند. بنابراین کسی که می تواند، می کوشد تا فضائل و علل آنها را بشناسد و نفسش را با لذتی ۲۶ مملو سازد که از شناخت می کوشد تا فضائل و علل آنها را بشناسد و نفسش را با لذتی ۲۶ مملو سازد که از شناخت راستین آنها ناشی می شود، نه اینکه معایب انسانها را به نظر آورد و همنوعانش را تحقیر کند و از جلوهٔ کاذب آزادی لذت برد. کسی که ساعیانه این قاعده را رعایت می کند (که در واقع مشکل نیست) و پیوسته آن را به کار می بندد، مسلماً در مدت کوتاهی قادر خواهد واقع مشکل نیست) و پیوسته آن را به کار می بندد، مسلماً در مدت کوتاهی قادر خواهد

قضیهٔ ۱۱. هر چه یک صورت خیالی به اشیاء بیشتری مربوط باشد به همان اندازه کثیرالوقوع نیز خواهد بود. یعنی به کرّات بیشتر خود را نمایان خواهد ساخت و نفس را بیشتر مشغول خواهد کرد.

برهان: هرچه تعداد اشیائی که یک صورت خیالی یا یک عاطفه بدانها مربوط است بیشتر باشد، به همان اندازه تعداد عللی که ممکن است آن عاطفه را برانگیزند و تغذبه کنند بیشتر خواهد بود. عللی که نفس (بنا به فرض) همهٔ آنها را همزمان با آن عاطفه ملاحظه میکند و لذا عاطفه به همان اندازه کثیرالوقوعتر یعنی به کرات بیشتر نمایان خواهد شد و نفس را بیشتر مشغول خواهد کرد (قضیهٔ ۸، همین بخش). مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۲. صور خیالی اشیاء آسانتر به صور خیالی اشیائی که آنها را بهطور واضح و متمایز می فهمیم ارتباط می یابند تا به صور خیالی اشیاء دیگر.

برهان: اموری که آنها را بهطور واضح و متمایز می فهمیم یا خصوصیات مشترک اشیانند و یا آنچه از خصوصیات مذکور استنتاج می کنیم (به تعریف استدلال ۲۷ در تبصرهٔ ۲۰ قضیهٔ ۴۰ بخش ۲ نگاه کنید) و در نتیجه (قضیهٔ ۱۱، همین بخش) به کرات بیشتر در ما نمایان می شوند، لذا ملاحظهٔ اشیاء با این امور ۲۸ آسانتر از ملاحظهٔ آنها با امور دیگر است، و درنتیجه (قضیهٔ ۱۸، بخش ۲) ربط اشیاء با اموری که آنها را به طور واضح و متمایز می فهمیم آسانتر است از ربط آنها به امور دیگر.

قضیهٔ ۱۳. هر صورت خیالی، هر اندازه با اشیاء بیشتری مربوط باشد، به همان اندازه خود را به کرّات بیشتر نمایان خواهد ساخت.

برهان: زیرا هرچه تعداد اشیائی که صورت خیالی با آنها پیوند بیشتر باشد، تعداد عللی که صمکن است بهوسیلهٔ آنها نمایان شود بیشتر خواهد بود (قضیهٔ ۱۸، بخش ۲). مطلوب تابت شد.

قضیهٔ ۱۴. نفس می تواند، تمام احوال بدن یا صور خیالی اشیاء را به تصور خدا مربوط سازد.

برهان: حالتی از بدن نیست که نفس نتواند آن را بهطور واضح و متمایز تصور کند (فضیهٔ ۴، همین بخش) و لذا (قضیهٔ ۱۵، بخش ۱) میتواند تمام احوال <sup>۲۹</sup> بدن را به مصور خدا ۳۰ مربوط سازد. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۵. کسی که خود را و عواطف خود را به طور واضح و متمایز می فهمد به خدا عشق می ورزد و این فهم هر اندازه بیشتر باشد، این عشق بیشتر خواهد بود.

۲۵. یا «خواهشها و میلهای خود را نعدیل کند».

۲۰. یه «خواصه و چهای خود و این از تبصرهٔ قضیهٔ ۱۸، بخش ۳) بهجای آن خوشحالی بهکار بردیم. امّا در اینجا مقصود از آن «لذت» است.

۲۷. به پاورقی تبصرهٔ ۲، قضیهٔ ۴۰، بخش ۲ مراجعه شود.

۲۸. یعنی اموری که بهطور واضح و متمایز میفهمیم.

B . ۲۹: صور خيالي.

۳۰. رک به پاورقی قضیهٔ ۲۱ بخش ۱.

عواطف) هیچکس نمی تواند از خدا متنفر باشد. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: ممكن نیست عشق به خدا به نفرت تغیّر یابد.

تبصره: اما ممکن است کسی اعتراض کند که از آنجا که ما خدا را علت همهٔ اشیاء میدانیم، او را علت اَلم هم ملاحظه خواهیم کرد. در پاسخ این اعتراض میگویم: از این حیث که ما علل اَلم را میشناسیم اَلم دیگر انفعال نیست (قضیهٔ ۳، همینبخش)، یعنی (قضیهٔ ۵۹، بخش ۳) دیگر اَلم نیست و بنابراین، از این حیث که میفهمیم که خدا علت اَلم است، احساس لذّت میکنیم.

قضیهٔ ۱۹. کسی که به خدا عشق می ورزد، نمی تواند کوشش کند که خدا هم در عوض به وی عشق بورزد.

برهان: اگر کسی این چنین کوششی کند به منزلهٔ آن است که بخواهد (نتیجهٔ قضیهٔ ۱۷، همین بخش) خدایی که به او عشق می ورزد خدا نباشد و در نتیجه (قضیهٔ ۱۹، بخش ۳) به منزلهٔ آن است که بخواهد متآلم باشد و این (قضیهٔ ۲۸، بخش ۳) نامعقول است. بنابراین، کسی که به خدا عشق می ورزد الی آخر. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۰. ممکن نیست این عشق به خدا به عاطفهٔ حسد یا عاطفهٔ غیرت آلوده شود، بلکه هر اندازه تخیل کنیم که عدهٔ بیشتری خود را با رشتهٔ این عشق به خدا پیوند دادهاند، به همان اندازه این عشق فزونتر خواهد شد.

برهان: این عشق به خدا عالیترین خیری است که ما می توانیم طبق دستور عقل آن را طلب کنیم (قضیهٔ ۲۸، بخش ۴) و آن میان همهٔ انسانها مشترک است (قضیهٔ ۲۵، بخش ۴) و ما می خواهیم که همه از آن برخوردار شوند (قضیهٔ ۲۷، بخش ۴) و لذا ممکن نیست (تعریف ۲۳ عواطف) نه به عاطفهٔ حسد آلوده شود و نه (قضیهٔ ۱۸، همین بخش و تعریف غیرت، در تبصرهٔ قضیهٔ ۳۵، بخش ۳) به عاطفهٔ غیرت، بلکه برعکس (قضیهٔ ۳۱، بخش ۳) هرچه تخیل کنیم که عدهٔ بیشتری از آن برخوردارند، باید بیشتر تقویت شود. مطلوب ثابت شد.

تبصره: ممكن است به همين ترتيب نشان داده شود كه هيچ عاطفهای نيست كه

برهان: کسی که خود را و عواطف خود را بهطور واضح و متمایز می فهمد احساس لذّت می کند (قضیهٔ ۵۳، بخش ۳) و این لذّت همراه با تصور خداست (قضیهٔ ۱۴، همین بخش). بنابراین (تعریف ۶ عواطف) او به خدا عشق می ورزد و (به همان دلیل) هر اندازه که خود را و عواطف خود را بیشتر بفهمد به خدا بیشتر عشق خواهد ورزید. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۱۶. این عشق به خدا باید بیش از هر چیز دیگری نفس را به خود مشغول دارد.

برهان: زیرا این عشق به همهٔ احوال بدن مرتبط است (قضیهٔ ۱۴، همین بخش). و به وسیلهٔ همهٔ آنها پرورده می شود (قضیهٔ ۱۵، همین بخش) و بنابراین (قضیهٔ ۱۱، همین بخش) باید بیش از هر چیز دیگری نفس را به خود مشغول دارد. مطلوب ثابت شد.

قضية ١٧. خدا عارى از انفعالات است و متأثر از هيج عاطفة لذَّتى يا المي نيست.

برهان: تمام تصورات، از این حیث که به خدا مربوطند، درستند (قضیهٔ ۳۲، بخش ۲)، یعنی (تعریف ۴، بخش ۲) تامّند، و بنابراین (به موجب تعریف عمومی عواطف) خدا از انفعالات عاری است. ۲۱ گذشته از این ممکن نیست خدا به کمال بیشتر یا کمتر تحوّل یابد (نتیجهٔ ۲، قضیهٔ ۲۰، بخش ۱) و لذا (تعاریف ۲ و ۳ عواطف) ممکن نیست از هیچ عاطفهٔ لذّتی یا اَلمی متأثر شود. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: به عبارت دقیقتر، خدا نه به کسی عشق می ورزد و نه از کسی نفرت دارد، زیرا او (قضیهٔ ۱۷، همین بخش) متأثر از هیچ عاطفهٔ لذّتی یا اَلمی نیست. در نتیجه (تعاریف ۶ و ۷ عواطف) او نه به کسی عشق می ورزد، و نه از کسی نفرت دارد.

قضيهٔ ۱۸. هيچكس نمى تواند از خدا متنفِّر باشد.

برهان: تصور خدا که درماست تام و کامل است (قضایای ۴۶ و ۴۷، بخش ۲)، و بنابراین تا وقتی که خدا را در نظر داریم، فعّالیم (قضیهٔ ۳، بخش ۳)، و در نتیجه (قضیهٔ ۵۹ بخش ۳) ممکن نیست همراه با تصور خدا اَلمی موجود باشد، یعنی (تعاریف ۷

۳۱. زیرا انفعال تصوری مبهم است

كه بيشتر با منفعليت مشخص مي شود تا فاعليت، برعكس، نفسي فعّالتر است كه قسمت بیشتر آن از تصورات تام ساخته شده است، بهطوری که اگرچه ممکن است مانند اولی دارای تصورات ناقص بسیاری باشد، ولی با وجود این بیشتر بهوسیلهٔ آن تصوراتی مشخص مى شود كه به فضيلت انسان مربوطند، تا آنهايي كه نشانهٔ ضعف انسانند. به علاوه، بايد توجه داشت که ناخوشیها و بدبختیهای نفس بیشتر از عشق مُفرط به چیزی که در معرض تغیرات کثیر است و نیز به چیزی که هرگز نمی توانیم دارای آن باشیم، ناشی می شوند. زیرا هیچکس در بارهٔ چیزی که به آن عشق نمی ورزد آشفته یا نگران نمی شود و آزارها و بدگمانیها وكينهها و امثال أنها فقط از عشق به اشيائي ناشي ميشوند كه هيچكس نميتواند حقيقةً صاحب آنها باشد. از تمام اینها به سهولت درمی یابیم که شناخت واضح و متمایز بهویژه نوع سوم شناخت (تبصرهٔ قضیهٔ ۴۷، بخش ۲ را نگاه کنید)، که اساس آن همان شناخت خداست، بر عواطف چه تأثیری میتواند داشته باشد، یعنی اگرچه آنها را، از این حیث که انفعالند، كاملاً از بين نمى برد (قضية ٣، همين بخش را، با تبصرة قضية ۴، همين بخش نگاه کنید) ولی حداقل باعث میشود که آنها کوچکترین جزء ممکن نفس را بسازند (قضیهٔ ۱۴، همین بخش را نگاه کنید). به علاوه آن موجب عشق به چیزی می شود که تغیرناپذیر و سرمدی است (قضیهٔ ۱۵، همین بخش را نگاه کنید) و ما در حقیقت از آن بهرهمندیم ۲۲ (قضیهٔ ۴۵، بخش ۲ را نگاه کنید). و امکان ندارد این عشق با کاستیهایی که در عشق معمولی موجود است آلوده شود، بلکه همواره شدیدتر و شدیدتر می شود (قضیهٔ ۱۵، همین بخش) و بزرگترین قسمت نفس را مشغول میدارد (قضیهٔ ۱۶، همین بخش) و آن را کاملاً متأثّر میسازد. به این ترتیب، تمام آنچه را که باید دربارهٔ این زندگی بگویم به پایان رسانیدم. زیرا، همانطور که در آغاز این تبصره گفتم، من تمام درمانهای عواطف را به اختصار بیان کردهام و هرکس که به آغاز این تبصره و نیز تعریف نفس و عواطف آن و بالأخره به قضایای ۱ و ۳، بخش ۳ توجه كند، آن را به آسانی مشاهده خواهد كرد. اكنون وقت آن فرا رسیده است که توجه خود را به اموری معطوف داریم که به دیمومت نفس بدون ارتباطش با بدن مربوط میشود.

مستقیماً با این عشق متضاد باشد و بتواند آن را از بین ببرد و لذا، می توان نتیجه گرفت که این عشق به خدا از همهٔ عواطف پایدارتر است، و از این حیث که به بدن مربوط است، ممکن نیست جز با خود بدن از بین برود. بعداً خواهیم دید که طبیعت آن، از این حیث که فقط به نفس مربوط است، چیست. در قضایای قبلی تمام درمانهای عواطف را گنجاندم، یعنی هر چیزی که نفس فقط از حیث ذاتش می تواند برای جلوگیری از عواطف انجام دهد. از اینجا ظاهر می شود که قدرت نفس بر عواطف عبارت است از:

اول. در شناخت عواطف (تبصرهٔ قضيهٔ ۴، همين بخش را نگاه كنيد).

دوم. در تفکیک عواطف از فکر علت خارجی که آن را مبهم تخیل میکنیم (به قضیهٔ ۲ با تبصرهاش و قضیهٔ ۴، همین بخش نگاه کنید).

سوم. در زمان که در آن عواطف مربوط به اشیائی که آنها را بهطور متمایز می فهمیم بر عواطف مربوط به اشیائی که آنها را بهطور مبهم و ناقص درک میکنیم تفوّق دارند (قضیهٔ ۷ همین بخش را نگاه کنید).

چهارم. در کثرت علل که عواطف مربوط به خصوصیات مشترک اشیاء یا به خدا به وسیلهٔ آنها رشد یافتهاند (قضیهٔ ۹ و ۱۱، همین بخش را نگاه کنید).

پنجم. در نظام که نفس در آن می تواند عواطفش را تنظیم کند و با یکدیگر مرتبط سازد (تبصرهٔ قضیهٔ ۱۰، همین بخش و همچنین قضایای ۱۲ و ۱۳ و ۱۳ همین بخش را نگاه کنید). اما برای اینکه این قدرت نفس بر عواطف بهتر فهمیده شود، اولاً باید به دقت توجه داشت که ما عواطف را وقتی بزرگ می نامیم که عاطفهٔ شخصی را با عاطفهٔ شخصی دیگر مقایسه کنیم و ببینیم که به وسیلهٔ عاطفهٔ واحد شخصی بیش از شخص دیگر مضطرب شده است، یا وقتی که عواطف شخص واحد و همان شخص را با یکدیگر مقایسه کنیم و دریابیم که او به وسیلهٔ عاطفه ای بیش از عاطفهٔ دیگر متأثر یا برانگیخته شده است. زیرا (قضیهٔ ۵، بخش ۴) نیروی هر عاطفهای به واسطهٔ قدرت آن علت خارجی، که با قدرت ما مقایسه شده تعریف می شود. اما قدرت نفس فقط به واسطهٔ شناخت تعریف می شود، در حالی که ضعف یا انفعال آن تنها به واسطهٔ فقدان شناخت برآورد می شود. یعنی با چیزی که به واسطهٔ آن، تصورات ناقص نامیده می شوند و از اینجا نتیجه می شود که نفسی منفعل تر است که قسمت بیشتر آن از تصورات ناقص ساخته شده است، به طوری

برهان: در خدا بالضروره صورتی یا تصوری موجود است که بیانگر ذات بدن انسان است (قضیهٔ قبلی)، که بنابراین، این صورت یا تصور ضرورهٔٔ چیزی است که به ذات نفس انسان مربوط است (قضیهٔ ۱۳، بخش ۲). اما، ما به نفس انسان دیمومتی نسبت نمی دهیم که ممکن باشد بهوسیلهٔ زمان تعریف شود، مگر از این حیث که آن بیانگر ذات بالفعل بدن انسان است که بهوسیلهٔ دیمومت تبیین و بهوسیلهٔ زمان تعریف می شود، یعنی (نتیجهٔ قضیهٔ ۸، بخش ۲) ما نمی توانیم به نفس دیمومت نسبت دهیم، مگر وقتی که بدن وجود دارد. اما، با وجود این، چیز دیگری موجود است که بهواسطهٔ ذات خدا تحت یک ضرورت سرمدی تصور شده است (قضیهٔ ۲۲، همین بخش)، این چیز که به ذات نفس مربوط است ضرورهٔٔ سرمدی خواهد بود.

تبصره: همان طور که گفته ایم نصور، که تحت شکل سرمدیّت بیانگر ذات بدن انسان است، حالت معیّنی از فکر است که به ذات نفس مربوط است و ضرورهٔ سرمدی است. با این همه، ممکن نیست به یاد آوریم که پیش از بدن وجود داشته ایم، زیرا نه در بدن آثاری از چنین وجودی وجود دارد و نه امکان دارد که سرمدیّت به وسیلهٔ زمان تعریف شود و یا با آن رابطه ای داشته باشد. اتما، با وجود این، احساس میکنیم و به واسطهٔ تجربه می دانیم که سرمدی هستیم، آثر زیرا نفس آن اشیائی را که در فاهمه تصور میکند کمتر از اشیائی احساس نمیکند که در حافظه دارد. زیرا دیدگان نفس که به وسیلهٔ آنها اشیاء را می بیند و به معاینهٔ آنها می پردازد همان برهانها هستند. بنابراین، اگرچه ما به خاطر نمی آوریم که قبل از بدن وجود داشته ایم، با وجود این، احساس میکنیم که نفس ما از این نمی آوریم که قبل از بدن وجود داشته ایم، با وجود این، احساس میکنیم که نفس ما از این وجود آن به وسیلهٔ زمان تعریف و یا به وسیلهٔ دیمومت تبیین شود. و لذا می توان گفت که وجود آن به وسیلهٔ زمان معیّنی تبیین می شود. و فقط به این ترتیب قدرت دارد که وجود اشیاء را به وسیلهٔ زمان تعیین و تحت صفت دیمومت تصور کند.

قضیهٔ ۲۱. نفس نه می تواند چیزی را تخیل کند و نه اشیاء گذشته را به خاطر بیاورد، مگر در حالی که در بدن است.

برهان: نفس نه بیانگر وجود بالفعل بدن خود است و نه وجودبالفعل احوال بدن را تصور میکند، مگر در حالی که بدن وجود داشته باشد (نتیجهٔ قضیهٔ ۸، بخش ۲) و درنتیجه (قضیهٔ ۲۶، بخش ۲)، هیچ جسمی را موجود بالفعل تصور نمیکند، مگر در حالی که بدن خود او موجود است. بنابراین، آن نه می تواند چیزی را تخیل کند (به تعریف خیال در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷، بخش ۲ نگاه کنید) و نه امر گذشته را به خاطر بیاورد، مگر در حالی که بدن وجود داشته باشد (به تعریف حافظه، در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۸، بخش ۲ نگاه کنید). مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۲. با وجود این، بالضروره در خدا تصوری موجود است که تعت شکل سرمدیت بیانگر ذات این یا آن بدن انسانی است.

برهان: خدا فقط علت وجود این یا آن بدن انسانی نیست، بلکه علت ذات آنها نیز هست (قضیهٔ ۲۵، بخش ۱)، که بنابراین ضرورهٔ باید بهواسطهٔ ذات خدا (اصل متعارف ۴، بخش ۱) و تحت یک ضرورت سرمدی (قضیهٔ ۱۶، بخش ۱) تصور شده باشد، به علاوه، این تصور باید ضرورهٔ در خدا موجود باشد (قضیهٔ ۳، بخش ۲). مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۳. ممکن نیست نفس انسان مطلقاً با بدن انسان از بین برود، بلکه از آن چیزی باقی میماند که سرمدی است. ۳۳

سرمدی است. در بارهٔ معانی سرمدی به همان حاشیه مراجعه شود

<sup>.</sup> B. . RF: با وجود ابن احساس میکنیم که نفس ما از این حبث که تحت شکل سرمدیت مستلزم ذات بدن است. سرمدی است.

۳۳. حاصل نظر اسپینوزا در خصوص نفس و بدن این است که آنها در واقع از هم جدایی ناپذیرند و تا وقتی که یکی از آنها وجود دارد دیگری هم موجود است. اتا وجود بر دو نوع است. یک نوع وجود اشیاتی است که در ظرف زمان و مکان معینی موجودند و نوع دیگر وجود اشیائی است که در خدا موجودند و به عبارت دیگر وجود علمی دارند. او از این دو نوع وجود یا موجود با کلمات و عبارات متنوعی تعبیر کرده است که ما در پاورقی قضیهٔ ۸ بخش ۲ این کتاب آنها را آوردیم. در هر دو مورد نفس و بدن دارای یک نوع وجودند و از یکدیگر جدایی ناپذیرند. نفس بدنی که در زمان و مکان موجود است و متشخص با قوهٔ تخیل و حافظه است که مبتنی بر حشند، با از بین رفتن وجود بالفعل بدن از بین می رود، که دیگر نمی تواند چیزی را تخیل کند و یا به یاد آورد. اما با وجود این نفس بدنی که در خدا موجود است که در خدا صورت علمی یا تصوری است که ذات این یا آن بدن انسان را تحت شکل سرمدیت بیان می کند و لذا وجود این نفس نیز سرمدی خواهد بود. پس درست آمد که نفس به طور مطلق با زوال بدن زایل نمی شود، بلکه از آن چیزی باقی می ماند که خواهد بود. پس درست آمد که نفس به طور مطلق با زوال بدن زایل نمی شود، بلکه از آن چیزی باقی می ماند که

کسی که اشیاء را با این نوع شناخت میشناسد به عالیترین کمال انسانی ارتقا می یابد و در نتیجه (تعریف ۲ عواطف) از عالیترین لذّت متأثّر می شود، که همراه با تصور خود و فضیلت خود است (قضیهٔ ۳۴، بخش ۲) و بنابراین (تعریف ۲۵ عواطف)، از این نوع شناخت عالیترین آرامش ممکن نفس ناشی می شود، مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۸. ممکن نیست کوشش یا خواهش شناخت اشیاء به وسیلهٔ نوع سوم شناخت از نوع اول شناخت ناشی شود، بلکه از شناخت نوع دوم ناشی می شود.

برهان: این قضیه خود بدیهی است، زیرا هر چیزی که آن را بهطور واضح و متمایز می فهمیم آن را یا بهوسیلهٔ خود آن می فهمیم و یا بهواسطهٔ چیزی که به نفس خود متصور است. به عبارت دیگر، ممکن نیست تصورات واضح و متمایز ما، یا تصوراتی که به نوع سوم شناخت مربوطند (تبصرهٔ ۲، قضیهٔ ۴۰، بخش ۲)، از تصورات ناقص و مبهم ناشی شوند، که (بهموجب همان تبصره) به نوع اول شناخت مربوطند، بلکه از تصورات تام، یعنی (بهموجب همان تبصره) از نوع دوم و سوم شناخت ناشی می شوند. بنابراین (تعریف اعواطف) ممکن نیست خواهش شناخت اشیاء بهوسیلهٔ نوع سوم شناخت از نوع اول ناشی می شود، بلکه از نوع دوم ناشی می شود. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۹. هر چیزی که نفس آن را تعت شکل سرمدیّت می فهمد آن را نه به این جهت می فهمد که وجود بالفعل حاضر بدن را تصور می کند، بلکه به این جهت که ذات بدن را تعت شکل سرمدیت به تصور می آورد.

برهان: نفس، از این حیث که وجود بالفعل بدنش را تصور میکند، دیمومتی را تصور میکند که ممکن است بهوسیلهٔ زمان تعیین گردد، ۲۶ و لذا فقط قدرت تصور اشیاء را در رابطه با زمان دارد (قضیهٔ ۲۱، همین بخش و قضیهٔ ۲۶، بخش ۲). اما ممکن نیست سرمدیّت بهواسطهٔ دیمومت<sup>۲۷</sup> تبیین گردد (تعریف ۸، بخش ۱ و شرح آن). بنابراین نفس، از این حیث قدرت ندارد که اشیاء را تحت شکل سرمدیّت به تصور آورد، اما، از آنجا

۳۱۰ اخلاق

قضیهٔ ۲۴. ما هر اندازه که اشیاء جزئی را بیشتر بفهمیم، به همان اندازه خدا را بهتر خواهیم فهمید.

برهان: این از نتیجهٔ قضیهٔ ۲۵، بخش ۱ بدیهی است.

قضیهٔ ۲۵. عالیترین کوشش نفس و عالیترین فضیلت آن این است که اشیاء را با نوع سوم شناخت بفهمد.

برهان: نوع سوم شناخت از تصور تامّ صفات معیّن خدا منتشی و به شناخت تام ذات اشیاء منتهی می شود (به تعریف آن در تبصرهٔ ۲، قضیهٔ ۴۰، بخش ۲ نگاه کنید) و ما هر اندازه اشیاء را به این طریق بیشتر بفهمیم (قضیهٔ قبلی) به همان اندازه خدا را بیشتر خواهیم فهمید و لذا (قضیهٔ ۲۸، بخش ۴)، عالیترین فضیلت نفس، یعنی (تعریف ۸، بخش ۴) قدرت یا طبیعت نفس و یا (قضیهٔ ۷، بخش ۳) عالیترین کوشش آن این است که اشیاء را با نوع سوم شناخت بفهمد. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۲۶. نفس هر اندازه برای فهم ۲۵ اشیاء با نوع سوم شناخت مستعدتر باشد، به همان اندازه بیشتر خواهان فهم آنها با این نوع شناخت خواهد بود.

برهان: این بدیهی است، زیرا از این حیث که تصور میکنیم که نفس مستعد است اشیاء را با این نوع شناخت بفهمد ما آن را موجّب به فهم اشیاء با این نوع شناخت تصور میکنیم و در نتیجه (تعریف ۱ عواطف) نفس هر اندازه برای فهم اشیاء به این طریق مستعدتر باشد، به همان اندازه بیشتر خواهان آن خواهد بود. مطلوب ثابت شد.

قضية ٢٧. از اين نوع سوم شناخت عاليترين أرامش ممكن نفس ناشى مىشود.

برهان: عاليترين فضيلت نفس شناخت خدا (قضية ٢٨، بخش ۴) يا فهم اشياء با نوع سوم شناخت است (قضية ٢٥، همين بخش). نفس هر اندازه اشياء را با اين نوع شناخت بيشتر بشناسد، اين فضيلت عظيمتر خواهد بود (قضية ٢۴، همين بخش) و لذا،

A . ۳۶ در زمان نعیین گردد.

B .۳۷. زمان.

که اقتضای طبیعت عقل است که اشیاء را تحت شکل سرمدیّت تصور کند (نتیجهٔ ۲، قضیهٔ ۴۴، بخش ۲) و باز از آنجا که مربوط به طبیعت نفس است که ذات بدن را تحت شکل سرمدیّت به تصور آورد (قضیهٔ ۲۳، همین بخش)، و جز این دو امر، امر دیگری به طبیعت نفس مربوط نیست (قضیهٔ ۱۳، بخش ۲) لذا، این قدرت تصور اشیاء تحت شکل سرمدیّت به نفس مربوط نیست مگر از این حیث که نفس ذات بدن را تحت شکل سرمدیّت تصور میکند. مطلوب ثابت شد.

تبصره: ما اشیاء را به دو طریق بالفعل تصور میکنیم یا از این حیث که تصور میکنیم که آنها در زمان و مکان معیّن موجودند، و یا از این حیث که تصور میکنیم در خدا هستند و از ضرورت طبیعت الهی ناشی میشوند. اما آن اشیائی که به طریق دوم حقیقی یا واقعی تصور میشوند ما آنها را تحت شکل سرمدیّت ۳۸ تصور میکنیم و تصورات آنها مستلزم ذات سرمدی و بینهایت خداست، همان طور که در قضیهٔ ۴۵، بخش ۲ نشان داده ایم. خواننده به تبصرهٔ آن مراجعه کند.

قضیهٔ ۳۰. نفس ما، از این حیث که خود را و بدن خود را تحت شکل سرمدیت می شناسد، ضرورهٔ خدا را می شناسد و می داند که در خدا موجود است و به واسطهٔ او تصور شده است.

برهان: سرمدیّت همان ذات خدا است، از این حیث که آن ذات مستلزم وجود ضروری است ۳۹ (تعریف ۸، بخش ۱). بنابراین، تصور اشیاء تحت شکل سرمدیّت عبارت است از تصور آنها، از این حیث که بهواسطهٔ ذات خدا به عنوان موجودات واقعی تصور میشوند، به عبارت دیگر از این حیث که بهواسطهٔ ذات خدا مستلزم وجودند. بنابراین، نفس ما، از این حیث که خود را و بدن خود را تحت شکل سرمدیّت تصور میکند، ضرورةً خدا را می شناسد و می داند که الی آخر. مطلوب ثابت شد.

قضیهٔ ۳۱. سومین نوع شناخت به نفس مربوط است، که نفس از این حیث که سرمدی است علت صوری آن است.

برهان: نفس چیزی را تحت شکل سرمدیّت تصور نمیکند، مگر از این حیث که ذات بدنش را تحت شکل سرمدیّت تصور میکند (قضیهٔ ۲۹، همین بخش)، یعنی (قضایای ۲۱ و ۲۳، همین بخش) مگر از این حیث که آن سرمدی است. بنابراین (قضیهٔ قبلی)، نفس از این حیث که سرمدی است خدا را میشناسد که این شناخت بالضروره تامّ است (قضیهٔ ۴۶، بخش ۲)، و لذا نفس از این حیث که سرمدی است مستعد شناخت تمام اشیائی است که ممکن است از این شناخت خدا ناشی شوند (قضیهٔ ۴۰، بخش ۲)، یعنی مستعد شناخت است (به تعریف این نوع شناخت در تبصرهٔ مستعد شناخت اشیاء با نوع سوم شناخت است (به تعریف این نوع شناخت در تبصرهٔ مستعد شناخت اشیاء با نوع سوم شناخت است (به تعریف این نوع شناخت در تبصرهٔ که سرمدی است، علت تامّ یا علت صوری این شناخت ۲۰ است. مطلوب ثابت شد.

تبصره: بنابراین، هر کس در این نوع شناخت هر اندازه قویتر باشد، به همان اندازه از خود و از خدای خود آگاهتر یعنی کاملتر و سعادتمندتر است، که از قضایای بعدی کاملاً واضحتر خواهد شد. اما باید اینجا توجه شود که اگرچه ما اکنون یقین داریم که نفس، از این حیث که اشیاء را تحت شکل سرمدیّت تصور میکند، سرمدی است، با وجود این، برای اینکه ممکن باشد چیزی را که درصدد اثباتش هستیم آسانتر تبیین گردد و بهتر فهمیده شود، ما نفس را همان طور که تاکنون شیوهٔ ما بوده است، طوری ملاحظه میکنیم که گویی درست تحت شکل سرمدیّت وجود یافته و آغاز به فهم اشیاء کرده است. من می توانم این را بدون خطر افتادن به اشتباه ثابت کنم، مشروط بر اینکه دقّت کنم که چیزی را جز از مقدّمات واضح استنتاج نکنم.

قضیهٔ ۳۲. ما از فهم اشیاء با نوع سوم شناخت لذت می بریم، و این لذت همراه با تصور خداست، به عنوان علّت آن.

برهان: از این نوع شناخت عالیترین آرامش ممکن نفس ناشی میشود، یعنی (تعریف ۲۵ عواطف) عالیترین لذت که همراه با تصور نفس است (قضیهٔ ۲۷، همین بخش) و در

B .۳۸ یا تحت شکلی از سرمدیت.

۳۹. در تعریف ۸، بخش ۱، عبارت به این صورت است: «آن ذات بالضروره مستنزم وجود ضروری است». تغییر عبارت از خود مؤلف است. ترجمه هم مختلف است. ترجمه ما مطابق منن لائین و ترجمه A و C است.

۴۰. یعنی علم نفس به خدا و این که شینی در خدا موجود است، و بهواسطهٔ او ادراک می شود موضوع نوع سوم شناخت است و نظر به اینکه نفس علت صوری یعنی واقعی این نوع شناخت است، دلالت می کند که نفس خود سرمدی است.

نتیجه (قضیهٔ ۳۰، همین بخش) همراه با تصور خداست،<sup>۲۱</sup> به عنوان علت آن. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: ضرورهٔٔ از نوع سوم شناخت عشق عقلانی به خدا ناشی می شود، زیرا از این نوع شناخت لذتی نشأت می گیرد (قضیهٔ ۳۲، همین بخش) که همراه با تصور خداست، به عنوان علت آن، یعنی (تعریف ۶ عواطف) عشق به خدا نه از این حیث که او را حاضر تخیل می کنیم (قضیهٔ ۲۹، همین بخش) بلکه از این حیث که او را سرمدی می فهمیم و این همان است که آن را عشق عقلانی به خدا می نامم.

قضبیهٔ ۳۳. این عشق عقلانی به خدا، که از نوع سوم شناخت ناشی می شود، سرمدی است.

برهان: نوع سوم شناخت (قضیهٔ ۳۱، همین بخش و اصل متعارف ۳، بخش ۱) سرمدی است، و بنابراین (به موجِب همان اصل متعارف) عشقی که از آن نشأت می گیرد بالضروره سرمدی است. مطلوب ثابت شد.

تبصره: اگرچه این عشق به خدا بی آغاز است (همین قضیه) با وجود این، تمام کمالات عشق را داراست، هر چند درست آن گونه نشأت یافته باشد که در نتیجهٔ قضیهٔ ۳۲، همین بخش فرض کرده ام. و در اینجا هیچ اختلافی موجود نیست، جز اینکه نفس از ازل همین کمالاتی را که ما تخیل می کنیم ۲۲ اکنون بدان افزوده شده داشته است و آن همراه است با تصور خدا، به عنوان علت سرمدی آن. زیرا اگر لذّت عبارت باشد از انتقال به کمال بیشتر، حتماً سعادت باید عبارت باشد از دارا بودن نفس، خود آن کمال را.

قضية ٣٤. نفس فقط تا وقتى كه بدن موجود است دستخوش عواطفى است كه از نوع انفعالاتند.

برهان: تخيل تصورى است كه نفس بهوسيلة أن اشياء را همچون حاضر ملاحظه

B #۲: اكنون فرض كردهايم بدان افزوده شده است.

میکند (به تعریف آن در تبصرهٔ قضیهٔ ۱۷، بخش ۲ نگاه کنید) که با وجود این بیشتر به مزاج موجود بدن انسان دلالت میکند تا طبیعت شیء خارجی (نتیجهٔ ۲، قضیهٔ ۱۶، بخش ۲). بنابراین عاطفه (به موجب تعریف عمومی عواطف)، از این حیث که به مزاج موجود بدن دلالت میکند، تخیل است و لذا (قضیهٔ ۲۱، همین بخش) نفس، فقط تا وقتی که بدن وجود دارد، دستخوش عواطفی است که به انفعالات مربوطند. مطلوب ثابت شد

نتیجه: از اینجا بر میآید که هیچ عشقی جز عشق عقلانی <sup>۲۲</sup> سرمدی نیست.

تبصره: اگر عقیدهٔ عمومی انسانها را مورد توجه قرار دهیم، خواهیم دید که آنها به راستی از سرمدیّت نفوس خود آگاهند، اما سرمدیّت را با دیمومت اشتباه میکنند و آن را به تخیل یا حافظه نسبت میدهند که معتقدند پس از مرگ باقی میماند. ۲۲

قضيهٔ ٣٥. خدا با عشق عقلاني نامتناهي به خود عشق ميورزد.

برهان: خدا مطلقاً نامتناهی است (تعریف ۶، بخش ۱)، یعنی (تعریف ۶، بخش ۲) با طبیعت الهی از کمال نامتناهی لذت ۲۵ میبرد و این لذت (قضیهٔ ۳، بخش ۲) با ۱۲۰ مفصود اینکه در میان این عواطف انفعالی، اواع عشقهای بدنی و گذرا وجود دارد که هیچ یک به طبیعت

۴۳. مفصود ابنکه در میان این عواطف انفعالی، اواع عشقهای بدنی و گذرا وجود دارد که هیج یک به طبیعت خود نفس مربوط بست، که آنها با بیدایش بدن پدیدار و با زوال آن ناپدید می شوند و تنها یک نوع عشق به طبیعت نفس مربوط و با سرمدیت ان سرمدی است و آن همان است که او آن را عشق عقلانی نامیده است، که ناشی از معرفت است، البته نوع سوم معرفت.

۴۴. به عقیده مؤلف، ما در طول حیات جسمانی خود عشن عقلانی را تجربه میکنیم، زیرا، چنانکه از گذشته استفاده می شود، وقتی که ما به تأملات فلسفی می پردازیم، و با نوع سوم شناخت به معرفت اشیاء ناتل می شویم در این وقت از تمام عواطف انفعالی بدن می گذریم و با عالیترین آرامش ممکن نفس آرامش و آسایش می بایم (قضیه این وقت از تمام عواطف انفعالی بدن می گذریم و با عالیترین آرامش ممکن نفس آرامش و آسایش می بیرانی که از عقیده معمول انسانها، اگرچه ابتدایی و ناسنجیده است، بر می آید که آنها از سرمدیت نفوس خود آگاهند، ولو طبق موقت که از تخیل و حافظه سرچشمه می گیرد و در طول روش معمولشان سعادت حقیقی نفس سرمدی را با عواطف موقت، که از تخیل و حافظه سرچشمه می گیرد و در طول حبات جسمانی به تجربه درمی آید، اشتباه و خلط می کنند و درنتیجه این اشتباه و خلط خلود را استمرار تجربه حاضر ما می انگارید. اما او این روش را مردود می شمارد و سعادت نفوس مخلد را عبارت از لذتی می داند که از شناخت ذات خدا به دست می آورند. این گونه تصور خلود که او در پی اثبات آن است، از امور مافوق طبیعی نیست، بلکه نتیجه منطقی فلسفه طبیعی او است.

۴۵. به کار بردن «لذت» در مورد خدا در فرهنگ ما متداول نیست. ابن سبتا در اشارات (نمط هشتم) به جای آن ابتهاج به کار برده. خواجه نصیرالدین طوسی در شرح عبارت او نوشته است که نزد جمهور اطلاق لذت بر واحب تعالی متعارف نیست. کونی این اطلاق در فرهنگ غربی زمان اسپینوزا هم چندان متداول نیوده است که او در تبصره قضیه متعارف نیست. کونی این اطلاق در فرهنگ غربی زمان اسپینوزا هم چندان متداول نیوده است که او در تبصره قضیه متعارف نیست. کونی این اطلاق در فرهنگ غربی زمان اسپینوزا هم چندان متداول نیوده است که او در تبصره قضیه متعارف نیست.

۴۱. مقصود از تصور خدا علم اوست. حاصل کلام اینکه عشق به خدا یعنی همان عشق عقلانی فقط از معرفت او ناشی می شود، البته از معرفت نوع سوم که ناشی از تصورات مشترک است که بذاتها یقننی و معلومند. اسپینوزا از اینجا نتیجه می گیرد که ممکن نیست ایمان به روایات تاریخی (مقصود روایات دینی است) معرفت خدا و عشق به او اینجا نتیجه می مقید است. برای مزید اطلاع مراجعه شود به: Theologron-Political Treatise, chap. 4, p. 61.

تصور <sup>۴۶</sup> او از خود یعنی (قضیهٔ ۱۱ و تعریف ۱، بخش ۱) با تصور خود به عنوان علت همراه است، و این همان است که آن را در نتیجهٔ قضیهٔ ۳۲، همین بخش عشق عقلانی نامیدیم.<sup>۲۷</sup>

قضییهٔ ۳۶. عشق عقلانی نفس به خدا همان عشق خداست که او با آن به خود عشق می ورزد، نه از این حیث که او نامتناهی است، بلکه از این حیث که او می تواند به واسطهٔ ذات نفس انسانی که تحت شکل سرمدیّت اعتبار شده است ظاهر شود، یعنی عشق عقلانی نفس به خدا جزئی از عشق نامتناهی است که او با آن به خود عشق می ورزد.

برهان: این عشق نفس باید به فعّالیّتهای نفس مربوط باشد (نتیجهٔ قضیهٔ ۳۲، همین بخش و قضیهٔ ۳، بخش ۳)، و بنابراین آن فعالیتی است که نفس خود را با آن و همراه با تصور خدا به عنوان علت ملاحظه میکند (قضیهٔ ۳۲، همین بخش و نتیجهٔ آن)، یعنی (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۵، بخش ۱ و نتیجهٔ قضیهٔ ۱۱، بخش ۲) آن فعّالیّتی است که بهوسیلهٔ آن خدا، از این حیث که می تواند بهواسطهٔ نفس انسان ظاهر شود، خود را که همراه است با تصوری از خود ملاحظه کند. و بنابراین (قضیهٔ قبلی)، این عشق نفس جزئی از عشق نامتناهی است که خدا با آن به خود عشق می ورزد. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا بر می آید که خدا، از این حیث که به خود عشق می ورزد به انسانها نیز عشق می ورزد <sup>۴۸</sup> و نتیجهٔ عشق خدا به انسانها و عشق عقلانی نفس به خدا یک چیز است.

تبصره: از اینجا آشکارا میفهمیم که نجات یا سعادت یا آزادی ما عبارت است از عشق پایدار و سرمدی به خدا، یا عشق خدا به انسانها. و این عشق و سعادت در «کتب مقدّسه» جلال <sup>۲۹</sup> نامیده شده است <sup>۵۰</sup> ـ که بیدلیل هم نیست. زیرا این عشق را، چه به خدا مربوط باشد و چه به نفس، می توان به درستی أرامش نفس نامید، که (تعاریف ۲۵ و ۳۰ عواطف) در حقیقت متمایز از جلال نیست. زیرا آن از این حیث که به خدا مربوط است (قضية ٣٥، همين بخش) لذت است، (با اين فرض كه بمكار بردن اين كلمه دربارة او روا باشد) که همراه است با تصوری از خود. و وقتی هم که به نفس مربوط باشد باز همان است (قضية ٢٧، همين بخش). بهعلاوه از أنجا كه ذات نفس ما فقط شناخت است که آغاز و منشأش خداست (قضية ١٥، بخش ١ و تبصرة قضية ٢٧، بخش ٢)، لذا برای ما کاملاً واضح است که چگونه و به چه طریقی نفس ما هم از حیث ذات و هم از حیث وجود از طبیعت الهی ناشی میشود و پیوسته وابسته به خداست. و من فکر مىكنم كه اكنون شايستة آن است كه اين نكته را مورد توجه قرار دهم تا شايد با اين مثال نشان دهم که شناخت اشیاء جزئی که من أن را شهود یا شناخت نوع سوم نامیدهام (به تبصرهٔ ۲، قضیهٔ ۴۰، بخش ۲ نگاه کنید)، تا چه اندازه برتر<sup>۵۱</sup> از شناخت کلّی است که من آن را شناخت نوع دوم نامیدم. زیرا، اگرچه من در بخش اول به طور کلی نشان دادهام که تمام اشیاء و در نتیجه نفس انسانی هم در وجود و هم در ذات به خدا وابستهاند، با این همه، اگرچه آن برهان کاملاً درست و ماورای امکان شک است، با وجود این، تأثیر آن در نفس با اثر نتیجهای که از ذات هر شیء جزئیی که میگوییم وابسته به خداست بهدست می آوریم، برابر نیست.

۳۶، همین بخش پس از اینکه لذت را در مورد خدا بهکار میبرد، میگوید: با فرض اینکه بهکار بردن لذت در مورد. خدا روا باشد.

۴۶. مقصود علم خداست. قبلاً هم توجه داده شده است که در این موارد به کار بردن علم با فرهنگ ما مناسبنر است. ۴۷. حاصل کلام اینکه چون خدا از طریق صفت فکرش به کمال نامتناهی خود و نیز به این واقعیت که خود علت خود است آگاه است، لذا با عشق عقلانی نامتناهی به خود عشق می ورزد.

۲۸. ظاهراً این عبارت که میگوید خدا به انسانها نیز عشق می ورزد، با عبارت قبلی او که گفت: خدا به احدی عشق نمی ورزد (همین بخش، نتیجهٔ قضیهٔ ۱۷) متضاد می نماید. اما این تضاد ظاهری است، زیرا آنجا که عشق خدا را به انسانها نفی می کند، مقصودش از آن عشق انفعالی و یا عشق مستقیم او به انسانهاست و اینجا که عشق خدا را به انسانها اثبات می کند منظورش از عشق عشق فقال است و یا همان طور که تصریح می کند، از راه عشق به ذات خود به انسانها عشق می ورزد، یعنی که عشق او به انسانها غیرمستقیم است.

۴۹. ما ناکنون به جای «gloria» سربلندی و افتخار بهکار بردهایم. اما اینجا مناسب کلمهٔ جلال است.

۵۰. چنامکه ملاحظه می شود، او به این نتیجه رسید که خلود نفس به هر اسمی نامیده می شود، از فبیل نجات، سعادت، آزادی (یا حیات جدید که در رسالهٔ مختصره آمده است. بخش ۲، فصل ۲۲) عبارت است از عشق متقابل حدا و انسان. و این چیز تازهای نیست که اسپینوزا بدان رسیده باشد. زیرا بیش از وی مورد توجه عدهای از متألهان قرار کرفته و برخی از متکلمان یهودی از جمله ابراهیم بن عزرا، قبل از اسپینوزا کلمهٔ جلال را که در کتاب مقدس مکنوب است (در عهد عیق، کتاب اشعباء نبی، باب ششم، آیه سوم آمده است: تمامی زمین از حلال او مملو است) به معای عشق و سعادت گرفته است. مراحعه شود به:

The Philosophy of Spinoza, vol. II, p. 313.

۵۱. یا «استوارتر».

قضیهٔ ۳۷. چیزی در طبیعت موجود نیست که ضدّ این عشق عقلانی باشد یا بتواند آن را نفی کند.

برهان: این عشق عقلانی ضرورهٔ از طبیعت نفس، از این حیث که نفس به واسطهٔ طبیعت خدا یک حقیقت سرمدی اعتبار شده است، ناشی می شود (قضایای ۲۹ و ۳۳، همین بخش)، و لذا، اگر چیزی ضد این عشق باشد، ضد حقیقت خواهد بود و در نتیجه، اگر چیزی بتواند این عشق را نفی کند، قادر خواهد بود که حق را باطل گرداند، که (چنانکه خود بدیهی است) نامعقول است. بنابراین، در طبیعت چیزی موجود نیست که الی آخر. مطلوب ثابت شد.

تبصره: اصل متعارف بخش چهارم فقط به اشیاء جزئی، از این حیث که در رابطه با زمان و مکان معیّن اعتبار شدهاند، راجع است، که من فکر میکنم در اینباره کسی شک نخواهد کرد.

قضیهٔ ۳۸. نفس هر اندازه بیشتر اشیاء را با نوع دوم و سوم شناخت بشناسد، به همان اندازه از عواطف شرکمتر منفعل می شود و از مرگ کمتر می هراسد.

برهان: ذات نفس عبارت است از شناخت (قضیهٔ ۱۱، بخش ۲)، بنابراین، اگر نفس به وسیلهٔ نوع دوم و سوم شناخت اشیاء بیشتری را بشناسد، به همان اندازه آن قسمتی از آن که باقی میماند بزرگتر خواهد بود (قضایای ۲۳ و ۲۹، همین بخش)، و در نتیجه (قضیهٔ قبلی) آن قسمتی از آن که از عواطف مخالف طبیعت ما یعنی عواطف شرّ آسیب نمی بیند (قضیهٔ ۳۰، بخش ۲) بزرگتر خواهد بود. و لذا، نفس هر اندازه اشیاء جزئی را بهوسیلهٔ انواع دوم و سوم شناخت بیشتری بشناسد، به همان اندازه آن قسمتی که آسیب نادیده میماند بزرگتر خواهد بود و در نتیجه کمتر دستخوش عواطف قرار خواهد گرفت و غیر آن. مطلوب ثابت شد.

تبصره: در اینجا نکتهای را می فهمیم که من در تبصرهٔ قضیهٔ ۳۹، بخش ۴ به آن اشاره کردم و وعده دادم که در این بخش به شرحش بپردازم، به این معنی که شناخت واضح و متمایز نفس هر اندازه بیشتر و در نتیجه عشقش به خدا شدیدتر باشد به همان

اندازه مرگ کمتر زیان آور خواهد بود. به علاوه از آنجا که (قضیهٔ ۲۷، همین بخش) عالیترین آرامش ممکن نفس از نوع سوم شناخت ناشی می شود، لذا، از آن برمی آید که ممکن است طبیعت نفس انسانی طوری باشد که آن قسمت از آن که نشان دادیم با بدنش از بین می رود (قضیهٔ ۲۱، همین بخش)، در مقایسه با آن قسمت که باقی می ماند ناچیز باشد، و من در این باره به زودی به درازا سخن خواهم گفت.

قضیهٔ ۳۹. کسی که بدنش مستعد امور کثیری است<sup>۵۲</sup>، دارای نفسی است که قسم اعظم آن سرمدی است.

برهان: کسی که بدنش مستعد انجام دادن امور کثیری است بسیار کم تحت سلطهٔ عواطف شرّ (قضیهٔ ۳۸، بخش ۴) یعنی (قضیهٔ ۳۰، بخش ۴) عواطفی که مخالف طبیعت ما هستند قرار میگیرد و لذا (قضیهٔ ۱۰، همین بخش) دارای قدرت تنظیم و ربط احوال بدن، طبق نظام عقلانی و در نتیجه (قضیهٔ ۱۴، همین بخش)، دارای قدرت ربط آن احوال به تصور خداست، که از آن برمی آید (قضیهٔ ۱۵، همین بخش) که او از عشق به خدا متأثر است، و این عشق باید قسمت اعظم نفسش را اشغال کند و یا بسازد (قضیهٔ ۱۲، همین بخش) و بنابراین (قضیهٔ ۳۳، همین بخش) او نفسی دارد که قسمت اعظمش سرمدی است. مطلوب ثابت شد.

تبصره: از آنجا که ابدان انسانی مستعد امور کثیرند، لذا نمی توانیم شک کنیم که آنها طبعاً مربوط به نفوسی هستند که از خود و از خدا شناخت بسیار دارند و قسمت اعظم یا عمدهٔ آنها سرمدی است به طوری که آنها به ندرت از مرگ می هراسند. و برای اینکه این نکات واضحتر فهمیده شوند، باید توجه داشت که ما در زندگی دستخوش تغیّر دائم هستیم و به حسب اینکه به وضع بهتر یا بدتر تغیّر یابیم، خوشبخت یا بدبخت نامیده می شویم. زیرا، کسی که در کودکی یا نوجوانی می میرد، بدبخت نامیده می شود و برعکس کسی که توانسته باشد سرتاسر دوران عمر خود را با روحی سالم در بدنی سالم بگذراند خوشبخت توانسته باشد سرتاسر دوران عمر خود را با روحی سالم در بدنی سالم بگذراند خوشبخت به حساب می آید. و در واقع کسی که مانند یک کودک یا یک نوجوان بدنش مستعد امور کمتری است، و بیشتر وابسته به علل خارجی است صاحب نفسی است که به اعتبار

C . ۵۲ فعالیتهای کثیری است.

ذاتش تقریباً هیچ آگاهی از خود، از خدا و از اشیاء ندارد. و اماکسی که بدنش مستعد امور کثیری است، نفسی دارد که به اعتبار ذاتش از خود، از خدا و از اشیاء آگاهی گستردهای دارد. بنابراین، در این حیات کوشش عمدهٔ ما این است که بدن کودک را، تا حدی که طبیعت این بدن اجازه می دهد و بدان منتهی می شود، به بدن دیگری تغییر دهیم که مستعد امور کثیری باشد و به نفسی مربوط باشد که تا حد امکان از خود، از خدا و از اشیاء آگاه باشد، به بطوری که امور مربوط به حافظه یا تخیّل آن در مقام مقایسه با عقل ناچیز بنماید، چنان که در تبصرهٔ قضیهٔ قبلی گفتم.

قضیهٔ ۴۰. یک شیء هر اندازه دارای کمال بیشتری باشد، به همان اندازه بیشتر فعّالیّت میکند و کمتر منفعل می شود، و عکس این هم درست است، یعنی هر اندازه فعّالتر باشد، به همان اندازه کاملتر است.

برهان: یک شیء هر اندازه کاملتر باشد، به همان اندازه دارای واقعیّت بیشتری است (تعریف ۶، بخش ۲) و نتیجهٔ (قضیهٔ ۳، بخش ۳ با تبصرهٔ آن) بیشتر فعّال و کمتر منفعل است. ممکن است این برهان را معکوس کرد و به این صورت ثابت کرد که یک شیء هر اندازه فعّالتر باشد به همان اندازه کاملتر است. مطلوب ثابت شد.

نتیجه: از اینجا برمیآید که آن قسمت نفس که باقی میماند، اعم از آنکه بزرگ یا کوچک باشد، از قسمت دیگر کاملتر است. زیرا قسمت سرمدی نفس (قضایای ۲۳ و ۲۹، همین بخش) همان عقل<sup>۵۲</sup> است که تنها قسمتی است که بهواسطهٔ آن فعّال خوانده می شویم (قضیهٔ ۳، بخش ۳)، برعکس، آن قسمتی که چنانکه نشان دادیم فانی است، همان تخیل است (قضیهٔ ۲۱، همین بخش) که تنها قسمتی است که بهواسطهٔ آن منفعل خوانده می شویم (قضیهٔ ۳، بخش ۳، و تعریف عمومی عواطف). بنابراین (همین قضیه) قسمت اول، چه کوچک باشد و چه بزرگ، کاملتر از قسمت دوم است. مطلوب ثابت شد.

تبصره: اینها اموری است که من درنظر داشتم در خصوص نفس، از این حیث که بدون ارتباط با وجود بدن اعتبار شده است، نشان دهم. از این امور و در عین حال از قضیهٔ ۲۱ بخش ۱ و سایر قضایا واضح است که نفس ما، از این حیث که می فهمد، حالت

قضیهٔ ۴۱. حتی اگر ما به سرمدیّت نفس خود علم نمی داشتیم، باز هم پارسایی و مذهب و مطلقاً تمام اموری را که در بخش ۴ نشان داده ام که به شهامت و کرامت نفس مربوطند، در درجهٔ ول اهمیّت قرار می دادیم.

برهان: اساس نخستین و یگانهٔ فضیلت یا قاعدهٔ درست زندگی (نتیجهٔ قضیهٔ ۲۲ و قضیهٔ ۲۲، بخش ۴) این است که در طلب منافع خود باشیم. اما درگذشته، در مقام تعیین اینکه به حکم عقل چه اموری برای ما نافع است، توجهی به سرمدیّت نفس نداشتیم، که آن را فقط در این بخش مورد توجه قرار داده ایم. بنابراین، اگرچه ما در آن وقت از سرمدیّت نفس غفلت داشتیم، با وجود این، اموری را که به شهامت و کرامت نفس مربوط می شوند در درجهٔ اول اهمیّت قرار دادیم. و لذا حتی اگر ما اکنون هم از سرمدیّت نفس غافل می بودیم، با وجود این آن احکام عقل را در درجهٔ اول اهمیّت قرار می دادیم. مطلوب ثابت شد.

تبصره: به نظر میآید که عقیدهٔ تودهٔ مردم مخالف با این باشد. <sup>۸۱</sup> زیرا ظاهراً اغلب مردم چنین معتقدند که آنها وقتی آزادند که مجاز باشند خود را تسلیم شهواتشان کنند، و وقتی که مُلزم میشوند که طبق احکام الهی عمل کنند، قسمتی از حقوق خود را از دست میدهند. و لذا به عقیدهٔ آنها پارسایی، مذهب و بهطور مطلق تمام امور مربوط به ثبات نفس<sup>۵۵</sup> بارهای سنگینی هستند که امیدوارند پس از مرگ آنها را فرو گذارند و پاداش بندگی، یعنی پارسایی و مذهبشان را دریافت دارند. اما تنها امید پاداش ندارند بلکه گذشته از این بیشتر ترس از کیفرهای هولناک پس از مرگ است که آنها را وادار میکند که تا حدی که ناتوانی و ضعف نفسشان اجازه میدهد، طبق احکام الهی عمل کنند، و اگر این امید و این ترس در آنها نبود، اگر عقیده داشتند که نفوس با فنای ابدان فانی

سرمدی فکر است، که با دیگر حالت سرمدی فکر موجب شده است و این حالت هم با حالت دیکر، و به همین قیاس تا بینهایت، به طوری که آنها همه با هم مقوّم عقل سرمدی و نامتناهی خدا هستند.

B .01؛ كاملا مخالف با اين باشد.

۵۵. ۸: عظمت نفس.

۵۳. C: قاهمه،

٣٢٢ اخلاق

می شوند و برای بینوایانی که با بار سنگین پارسایی از توان افتاده اند، زندگی دیگری وجود ندارد، در این صورت مطابق آمال خود زندگی می کردند و ترجیح می دادند که همهٔ امور را مطابق شهوات خود تنظیم کنند و به جای اطاعت از خود از بخت پیروی کنند. به نظر من این امر در نامعقول بودن کم از آن نیست که شخصی که عقیده ندارد که بتواند بدنش را برای همیشه با غذای خوب تغذیه کند خود را با سموم و مواد مهلک اشباع کند، یا چون بر این عقیده است که نفس سرمدی یا باقی نیست، ترجیح بدهد که دیوانه باشد و بدون عقل زندگی کند. اینها تا آن حد نامعقولند که کمتر ارزش آن را دارند که انسان زحمت رد کردنشان را بر خود هموار کند.

قضیهٔ ۴۲. سعادت پاداش فضیلت نیست، بلکه خود فضیلت است، جلوگیری از شهوات موجِب این نمی شود که ما از سعادت لذت ببریم، بلکه برعکس لذت از سعادت است که ما را قادر به جلوگیری از شهواتمان می کند.

برهان: سعادت عبارت است از عشق به خدا (قضیهٔ ۳۶، همین بخش و تبصرهٔ آن)، که از نوع سوم شناخت ناشی میشود (نتیجهٔ قضیهٔ ۳۳، همین بخش). و لذا این عشق باید (قضایای ۳ و ۵۹، بخش ۳) به نفس، از این حیث که فعال است، مربوط باشد و بنابراین، سعادت خود فضیلت است (تعریف ۸، بخش ۴). این نخستین امری است که میبایست به ثبوت برسد. گذشته از این، هر اندازه که نفس از عشق الهی یا سعادت بیشتر برخوردار شود، همان اندازه بیشتر میفهمد (قضیهٔ ۳۳، همین بخش)، یعنی (نتیجهٔ قضیهٔ ۳، همین بخش) قدرت بیشتری بر عواطف دارد، و (قضیهٔ ۳۸، همین بخش) از عواطف شر کمتر منفعل میشود. و بنابراین، نفس، به همین جهت که از عشق الهی یا سعادت لذت میبرد، دارای قدرت جلوگیری از شهوات است، و از آنجا قدرت انسان برای جلوگیری از عواطف خود جلوگیری کرده است، لذا، هیچکس از سعادت بدین جهت لذت نمیبرد که از عواطف خود جلوگیری کرده است، بلکه برعکس قدرت جلوگیری از شهوات از خود سعادت ناشی میشود. مطلوب ثابت شد.

تبصره: من به این صورت تمام آنچه را که میخواستم در خصوص قدرت نفس بر عواطف و آزادی نفس شرح دهم به پایان رساندم. از آنچه گفته شد در می یابیم که قوت

انسان دانا چیست و تا چه اندازه بر انسان نادان، که تنها تحت هدایت شهوات خویش است، برتری دارد. زیرا انسان نادان، علاوه بر اینکه به طرق متعدّد دستخوش علل خارجی است، هرگز از آرامش راستین نفس برخوردار نیست، به علاوه تقریباً از خود، از خدا و از اشیاء ناآگاه است و به محض اینکه از انفعال باز میماند، از هستی نیز باز میماند. بر عکس انسان دانا، از این حیث که این چنین اعتبار شده است، تقریباً هیچوقت دچار انقلاب روحی نمی شود و با ضرورت سرمدی خاصی از خود، از خدا و از اشیاء آگاه است، هرگز از هستی باز نمی ماند و همواره از آرامش راستین نفس برخوردار است. اگر جه راهی که من برای رسیدن به این مقصود نشان دادم سخت است، ولی با وجود این ممکن است بدان دست یافت. البته باید هم سخت باشد، زیرا به ندرت می توان بدان دست یافت. اگر نجات در دسترس همه می بود و انسان می توانست بدون زحمت زیاد بدان دست یابد، چگونه امکان می داشت که تقریباً مورد غفلت همگان قرار گیرد؟ اما هر چیز عالی همان قدر که نادر است دشوار هم هست.

### فهرست اصطلاحات ... ٣٢٥

| existimatio      | over-estimation                   | استعظام             |
|------------------|-----------------------------------|---------------------|
| inductio         | induction                         | اسنقراء             |
| superbia         | pride                             | استكبار، تكبر، عجب  |
| irrisio          | derision                          | استهزاء             |
| substantiva      | substantives                      | اللماء ذات          |
| adjectiva        | adjectives                        | اللماء صفات         |
| nominalismus     | nominalism                        | أصالت تسميه         |
| postulata        | postulates                        | اصول موضوعه         |
| securitas        | confide <b>nce</b>                | اطمينان             |
| admiratio        | astonishment                      | اعجاب               |
| melancholia      | melancholy                        | افسردگی             |
| remorsus         | remorse                           | افسوس               |
| transcendentales | transcendentals                   | امور عامه           |
| appetitus        | desires                           | اميال               |
| spes             | hope                              | اميد                |
| abstractiones    | abstractions                      | التزاعيات           |
| tristitia        | pain                              | الم، <b>درد</b>     |
| ordo             | order                             | اسظام               |
| vindicta         | revenge, vengeance                | أتفام               |
| humanitas        | lumanity, kindliness,             | انسانيت، انساندوستي |
|                  | philanthropy                      |                     |
| passio           | passion                           | الفعال              |
| impulsus         | impulse                           | انگيزه              |
| dedignatio       | disdain, scorn                    | اهالت               |
|                  |                                   |                     |
| audax            | daring                            | باجرئت              |
| malum            | bad                               | بد (شر)             |
| reductio absurda | by the absurdity of contradictory | ىرھان خلف ٧         |
| pusillanimis     | pusillanimous                     | بزدل                |
| pusillanimitas   | cowardice                         | ىزدلى               |
| a posteriori     | a posteriori                      | بعدى                |
| servitudo hommis | human bondage, human servitud     | ىندگى انسان le      |
| consternatio     | consternation                     | بهت (حيرت)          |
| contemptus       | contempt                          | بیاعتنائی، اهانت    |
| sine causa       | causeless                         | بىعلت               |
|                  |                                   | _                   |

# فهرست اصطلاحات فارسى، انگلیسي و لاتیني

| لاتيني                   | انگلیسی                     | فارسى           |
|--------------------------|-----------------------------|-----------------|
| libertas                 | freedom                     | آزادی           |
| injuria                  | injury                      | أزار            |
| connectio                | connection                  | اتصال           |
| fortitudo                | fortitude                   | اتفاق (بخت)     |
| fortuite                 | by chance                   | اتفاقأ          |
| affirmatio               | affirmation                 | اثبات، تصديق    |
| reductio ad ignorantiam  | reduction to ignorance      | احالة به جهل    |
| reductio ad impossibilem | reduction to impossible     | احالة به محال   |
| veneratio                | veneration                  | احترام          |
| decreta                  | decrees, dictates           | احكام           |
| affectiones              | affections, modifications   | احوال، حالات    |
| humanitas                | courtesy, politness         | ادب             |
| perceptio                | perception                  | ادراک           |
| percipi                  | perceive                    | ادراک کردن      |
| voluntas                 | will                        | اراده           |
| libera voluntas          | free will                   | ارادة آزاد      |
| volitio volendum         | volition                    | اراده جزئي      |
| absoluta voluntas        | absolute will               | ارادة مطلق      |
| connectio                | connection                  | ارتباط          |
| praederminatum           | predetermined               | از پیش مقدّرشده |
| acquiescentia in scipso  | contentment with one's self | از خود خرسندی   |
| despectus                | disdain                     | استحقار         |

### فهرست اصطلاحات ... ۳۲۷

| spontaneo suo motu | spontaneous movement | حرکت خودبه خودی          | confusio                  | confusion                     | بىنظىي                     |
|--------------------|----------------------|--------------------------|---------------------------|-------------------------------|----------------------------|
| invidia            | envv                 | <del>ح</del> سد          | per se sufficiens         | self sufficient               | بی کی<br>بینیاز از ماسوی   |
| desiderium         | longing, regert      | حسرت                     |                           |                               | -, , , , <u>, ,</u>        |
| verum              | true                 | حق                       | pietas                    | piety                         | بارسایی                    |
| gratitudo          | gratitude            | حقشناسي                  | poenitentia               | repentance                    | پشیمانی                    |
| verum, veritas     | truth                | حقيقت                    |                           |                               | Ų - <b>,</b>               |
| lemm <b>a</b>      | lemma                | حكم                      | adæquatum                 | adequate                      | ثأم                        |
| verecundia         | modesty              | ب                        | explanatio                | explanation                   | ا<br>تبيين                 |
|                    |                      |                          | despicere                 | despise                       | تحقير                      |
| extrinsecus        | extrinsically        | خارجي                    | imaginatio                | imagination                   | تخيّل                      |
| proprietas         | property             | حاصيت                    | mentis imaginationes      | mental images.                | یں<br>تخیلات نفس، صور ذهنی |
| turpe              | base                 | خسيس                     |                           | the imaginations of the mi    | •                          |
| ira                | anger                | خشم                      | abjectio                  | self-despising, dejection, de | تذلّل espondency           |
| cupiditas          | destre               | خواهش                    | animi fluctuatio          | vacilliation of the mind      | ئزلزل نفس، تدبذب، تردد     |
| sympathia          | sympathy             | خونبايندى                | idea                      | idea                          | تصور، علم                  |
| gaudinm            | gladness, joy        | خوشحالي، لذت             | idea adaequata            | adequte idea                  | ت<br>تصور تام              |
| affabilitas        | affability           | خوشرفتاري                | confusae ideac            | confused ideas                | تصورات أشفته، منتبس        |
| bonum              | good                 | خير                      | intellectio               | intellection                  | تعقل                       |
| benevolentia       | benevolence          | خيرخواهي                 | propensio                 | inclination                   | -<br>تمایل                 |
|                    |                      |                          | contradictio              | contradiction                 | تناقض                      |
| intrinsecus        | intrinsic            | داخلی، از داحن           | $\operatorname{modestia}$ | modesty                       | تواضع                      |
| saevitas           | savageness           | ددخویی                   |                           |                               | ( ,                        |
| commiseratio       | commiseration, pity  | دلسوزي                   | fortitudo                 | fortitude                     | ثبات                       |
| duratio            | duration             | ديمومت، استمرار، يابندگي |                           |                               |                            |
|                    |                      |                          | timidus                   | timid                         | جبان                       |
| essentia           | essence              | ذات                      | timor                     | fearfulness                   | جبن                        |
| essentia actualis  | actual essence       | ذات بالفعل               | corpora coelestia         | heavenly body                 | -<br>حسم آسمانی            |
| essentia idealis   | ideal essence        | ذات مثالی                | corporalis                | corporeal                     | -<br>جــمانی               |
|                    |                      | -                        | substantia                | substance                     | جو هر                      |
| clementia          | clemency             | رآفت                     | esse substantiae          | the being of substance        | جوهريت                     |
| aemulatio          | emulation            | رقابت                    | corporalis substantia     | corporeal substance           | برور.<br>جوهر جسمانی       |
| dolor              | grief, pain          | رنج، درد                 | absoluta ignoratia        | absolute ignorance            | جهل مطلق                   |
|                    |                      | _                        |                           |                               |                            |
| constitutio        | constitution         | ساختمان                  | memoria                   | memory                        | حافظه                      |
| pretium            | praise               | ستأيش                    | modus                     | mode                          | حالت                       |
|                    |                      |                          |                           |                               |                            |

| accidens                       | accident                      | عرض                    | gratia                      | thankfulness          | 16 1                           |
|--------------------------------|-------------------------------|------------------------|-----------------------------|-----------------------|--------------------------------|
| amor                           | love                          | عشق                    | gloria                      |                       | سپاسگزاری                      |
| philantia                      | self-love                     | عشق به خود، حب نفس     |                             | honour                | سربلندی<br>م                   |
| amor naturalis                 | natural love                  | عشق طبیعی              | vituperatio                 | blame                 | سرزئش                          |
| intellectus                    | intellect                     | <del>-</del>           | aeternale                   | eternal               | سرهدى                          |
| intellectus actualis           | actual intellect              | عقل                    | aeternitas                  | eternity              | سرمديت                         |
| intellectus potentialis        | potential intellect           | عقل بالفعل             |                             |                       |                                |
| •                              | active intellect              | عقل بالقوه             | laetitia                    | pleasure, joy         | شادی، لذت<br>-                 |
| intellectus agens              |                               | عقل فاعل               | honestas                    | honesty               | شرافت، تودّد                   |
| intellectus passivus           | passive intellect             | عقل منفعل              | honestus                    | honest                | شريف                           |
| infinitus intellectus          | infinite intellect            | عقل نامتناهی           | pudor                       | shame                 | شرمسارى                        |
| intellectus absolute infinitus | absolutely infinite intellect | عقل نامتناهي مطلق      | intrepidus                  | intrepid, brave       | شجاع                           |
| opinio                         | opinion                       | عقيده                  | luxuria                     | luxury                | شكمپرستى                       |
| causa                          | Cause                         | علت                    | cognitio                    | knowledge             | شناخت، معرفت                   |
| causa deliberata               | free cause                    | علت آزاد، مخبار        | animositas                  | courage               | شهامت                          |
| causa remota                   | remote cause                  | علت بعيد               | ambitio                     | ambition              | شهرتطلبي                       |
| causa per accidens             | the cause by accident         | علت بالعرض             | libido                      | lust                  | شهوت                           |
| accidentalis causa             | accidental cause              | علت بالعرض             | intuitio                    | intuition             | شهود                           |
| adaequata causa                | adequate cause                | علت تام                | devotio                     | devotion              | شيفتگى                         |
| causa transiens                | transient cause               | علت خارجي، گدرا        |                             |                       | •                              |
| causa sui                      | cause of itself               | علت خود                | attributum                  | attribute             | صفت                            |
| causa interna                  | internal cause                | علت داخلی              | forma                       | form                  | صورت                           |
| causa immanens                 | immanent cause                | علت داخلی، باطنی       | imago                       | image                 | م<br>صورت خیالی                |
| inadaquata causa               | inadequate cause              | علت غبرتام             | ideae rerum non existentium | ideas of non existent | <del>-</del>                   |
| causa proxima                  | proximate cause               | علت قريب               |                             |                       | 0 -2.5 - 7.2 - 25-             |
| causa proxima in sui genere    | proximate cause in its        | علت قریب در نوع خود    | natura                      | nature                | طبعت                           |
|                                | own kind                      | _                      | divina natura               | divine nature         | طبیعت الهی<br>طبیعت الهی       |
| causa absolute proxima         | absolutely proximate cause    | علت قريب مطلق          | natura naturans             | nature naturing       | طبیعت طبیعت آفرین، طبیعت خلاق  |
| causa determinata              | determinate cause.            | عنت منعين، محدود، موجب | natura naturata             | nature natured        | طبیعت طبیعت برین، طبیعت طبیعت  |
|                                | determined cause              |                        |                             | nasili. nasali        | طبيعت طبيعت ديرقده طبيعت مخلوق |
| data causa                     | given cause                   | علت معيّن              | natura passiva              | passive nature        |                                |
| causa absolute prima           | absolutely first cause        | علت نخستين مطلق        | infinita natura             | infinite nature       | طبیعت منفعل<br>طبیعت نامتناهی  |
| finales causae                 | final causes                  | علل غایی               | manyon Halata               | milliot nature        | طبيعت نامساهي                  |
| scientia                       | knowledge                     | علم                    | affectus                    | amotion               | عاطفه                          |
| adaequata scientia             | adequate knowledge            | ا<br>علم تام           | microcosmus                 | emotion               |                                |
| scientia intuitiva.            | intuitive science             | عنم شهودی              |                             | microcosm             | عالم صغیر<br>دنان              |
|                                |                               | تعا هر ت               | macrocosmus                 | macrocosm             | عالم كبير                      |

## فهرست اصطلاحات ... ٣٣١

| ideatum                  | ideal                      | مصور                    |                             |                                |                        |
|--------------------------|----------------------------|-------------------------|-----------------------------|--------------------------------|------------------------|
| affectatum               | affected                   | متعين، متأثر            | fiuis                       | end                            | غایت                   |
| distinctum               | distinct                   | منمابز                  | misericordia                | compassion                     | غمخواری                |
| in suo genere linita     | finite in its kind         | سناهی در نوع خود        | zelotypia                   | jealousy                       | غيرت                   |
| affectuum imitatio       | the imitation of emotions  | محاكات عواطف            | irrationale                 | irrational                     | غيرناطق                |
| civitas                  | state                      | مدينه                   |                             |                                | 2 3                    |
| dispositio               | disposition                | مزاح                    | licta                       | fabrications, lictions, hypoth | فرضيات eses            |
| absolutum                | absolute                   | مطلق                    | humilitas                   | humility                       | فروتني، خضوع، شكسنهنفس |
| impossibile              | impossible                 | سمننع                   | actio                       | action                         | فعل                    |
| possibiles               | possible                   | سمكن، محتمل             | privatio                    | privation                      | -<br>فقدان، نیستی      |
| contingens               | contingent                 | سمكن خاص                | absoluta privatio           | absolute privation             | فقدان مطبق             |
| comprehensum             | comprehended               | مندرج، منقرر            | intelligentia               | understanding, intelligence    | فهم                    |
| origo                    | origin                     | lain.                   | emanatio                    | emanation                      | '<br>فيض               |
| determinatio             | determination              | موجيت                   |                             |                                |                        |
| ens                      | being                      | سوجود                   | a priori                    | a priori                       | قبلى                   |
| esse objecti <b>v</b> um | objective being            | موجود ارتسامي           | potentia                    | power                          | قدرت                   |
| esse absolute infintum   | د مطلقا نامتاهی absolutely | موحود ناساهی مطلق، موجو | potentia infinita cogitandi | infinite power of thought      | قدرت نامتناهى فكر      |
|                          | infinite being             |                         | crudelitas                  | cruelty                        | قساوت                  |
| objectum                 | abject                     | موضوع                   | decretum Dei                | the decree of God              | قضا و قدر، حكم الهي    |
| ebrietas                 | drunkenness                | مبگساری                 | propositio                  | proposition                    | قضيه                   |
| appetitus                | appetite                   | مبل                     | facultas                    | faculty                        | قوّه                   |
|                          |                            |                         | sentiendi facultas          | the faculty of feeling         | قوة ادراك              |
| impietas                 | impiety                    | ىاپارسايى               | conceptus facultas          | the faculty of conception      | قوة تصور               |
| antipathia               | antipathy                  | ناخوشايندي              | deductio                    | deduction                      | قياس                   |
| infinitum                | infinite                   | نامتناهي                |                             |                                |                        |
| indelinitum              | ındefinite                 | تامحدود                 | perfectum                   | perfect                        | كامل                   |
| absurdum                 | absurd                     | نامعقول                 | nobilitas, generositas      | nobility, generosity           | كرامت                  |
| consectarium             | corollary                  | نتيجه                   | verecundia                  | bashfulness                    | كمرويي                 |
| hilaritas                | chearfulness               | شاط                     | conatus                     | endeavour, effort              | کوشش برای حفظ ذاب      |
| communis naturae ordo    | common order of nature     | بظام معمول طبيعت        |                             |                                |                        |
| odium                    | hatred                     | تفرب                    | peccatum                    | sin                            | گناه                   |
| mens humana              | human mind                 | نفس انسانی، ذهن انسانی  |                             |                                |                        |
|                          |                            |                         | favor                       | approval                       | لطف                    |
| necessarium              | necessary                  | واحت                    |                             |                                |                        |
| necessaria existentia    | necessary existence        | وأجبالوجود              | quidditas                   | quiddity                       | مأهيت                  |

# فهرست اصطلاحات انگلیسی، لاتینی، فارسی

| انگلیسی                       | لاتيني                         | فارسى                  |
|-------------------------------|--------------------------------|------------------------|
| absolute                      | absolutum                      | مطلق                   |
| absolute ignorance            | absoluta ignoratia             | جهل مطلق               |
| absolute privation            | absoluta privatio              | فقدان مطئق             |
| absolute will                 | absoluta voluntas              | ارادة مطلق             |
| absolutely first cause        | causa absolute prima           | علت نخستين مطلق        |
| absolutely infinite being     | esse absolute infinitum        | موجود نامنناهى مطلق    |
| absolutely infinite intellect | intellectus absolute infinitus | عقل نامتناهى سطلق      |
| absolutely proximate cause    | causa absolute proxima         | علت قريب مطلق          |
| abstractions                  | abstractiones                  | التراعيات              |
| absurd                        | absurdum                       | بامعقول                |
| accident                      | accidens                       | عرض                    |
| accidental cause              | accidentalis causa             | علت بالعرض             |
| action                        | actio                          | فعل                    |
| active intellect              | intellectus agens              | عقل فاعل               |
| the actual being of ideas     | esse actuale idearum           | وجود بالفعل تصورات     |
| the actual being of the human | actuale mentis humanae         | وجود بالفعل نفس الساني |
| mind                          | esse                           |                        |
| actual essence                | essentia actualis              | ذاب بالفعل             |
| actual intellect              | intellectus actualis           | عقل بالفعل             |
| adequate                      | adaequatum                     | تامّ                   |
| adequate cause                | adaequata causa                | علت نام                |

| clara realitates necessitas esse actuale idearum actuale mentis humanae esse | clear realities necessity the actual being of ideas the actual being | واضح<br>واقعتات<br>وجوب و ضرورت<br>وجود بالفعل تصورات<br>وجود بالفعل نفس انسانی |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| communes notiones<br>unum<br>horos<br>impudentia                             | of the human mind common notions unity horor impudence               | وجوه مشترک، مفاهیم مشترک<br>وحدت<br>وحشت<br>وقاحت                               |
| panpsychicum pantheismus desperatio                                          | panpsychistic pantheism despair                                      | همەذىخياتى، همەذىئىغورى<br>همەخداتى:                                            |

| the cause through   | cansa per se            | علب خود                   |     | adequate idea          | idea adaequata               | 717                        |
|---------------------|-------------------------|---------------------------|-----|------------------------|------------------------------|----------------------------|
| himself             |                         |                           |     | adequate knowledge     | adaequata scientia           | تصوّر تامّ<br>علم تامّ     |
| causeless           | sine causa              | ىي علت                    |     | adjectives             | adjectiva                    | علم 6م<br>اسماء صفات       |
| cheerfulness        | hilaritas               | نشاط                      | 1   | astonishment           | admiratio                    | اسماءِ صفات<br>اعجاب       |
| clear               | clara                   | واضح                      | i . | affability             | affabilitas                  | اعجاب<br>خوشرفتاری         |
| clemency            | clementia               | رأفت                      |     | affections             | affectiones                  | حوسرڪري<br>احوال، حالات    |
| commiseration       | commiseratio            | دلسوزى                    |     | affects                | affectus                     | عوان عادت<br>عواطف         |
| common notions      | communes notiones       | وجوه مشترك، مفاهيم مشترك، |     | affections             | affectus                     | عواحف<br>عواطف             |
|                     |                         | احوال مشترک               |     | affected               | affectatum                   | حور ـــــ<br>منعتين، متأثر |
| common order of     | communis naturae ordo   | نظام معمول طبعت           |     | affirmation            | affirmatio                   | ىسىن. سىر<br>اثبات، ئصديق  |
| nature              |                         |                           |     | ambition               | ambitio                      | سبت. مسين<br>شهرتطلبي      |
| compassion          | misericordia            | غمخواري                   |     | anger                  | ira                          | سهرت دبی<br>خشم            |
| comprehended        | comprehensum            | مندرج، متقرر              | 1   | antipathy              | autipathia                   | ناخوشابندی                 |
| conceive            | concipi                 | صؤر كردن                  |     | appetite               | appetitus                    | مار بال<br>میل             |
| conception          | conceptio               | لصؤرا مفهوما صورت ذهني    |     | a posteriori           | a posteriori                 | ىيى<br>بعدى، انّى          |
| confidence          | securitas               | احلمنان                   |     | approval               | favor                        | . ت ی<br>لطف               |
| confused ideas      | confusae ideae          | نصوّرات أشفته، ملتبس      | i   | a priori               | a priori                     | قبلي، لتي                  |
| confusion           | confusio                | النباس، آشفتكي، بينظمي    |     | attribute              | attributum                   | صفت                        |
| connection          | connectio               | انصال، ارتباط             |     |                        |                              |                            |
| consternation       | consternatio            | بهت، حيرت                 |     | bad                    | malum                        | شر، بد                     |
|                     |                         |                           |     | base                   | turpe                        | خسس، ست                    |
| contentment with    | acquiescentia in scipso | از خود خرسندی             |     | bashfulness            | verecundia                   | ۔ ں .<br>کمروبی            |
| one's self          |                         |                           |     | being                  | eus                          | موجود                      |
| contingent          | contingens              | ممكن خاص                  |     | the being of substance | esse substantiac             | ر.ر<br>جوهريّت             |
| contradiction       | contradictio            | تناقض                     |     | blame                  | vituperatio                  | . ر ر.<br>بیرزنش           |
| constitution        | constitutio             | ساختمان، مزاج             |     | benevolence            | benevolentia                 | رو ن<br>خيرخواهي           |
| contempt            | contemptus              | بىاعتنابى                 |     | brave                  | intrepidus                   | ير ر ي<br>شجاع             |
| corollary           | consectarium            | نتيجه                     |     | by chance              | fortuite                     | انفاقا                     |
| corporeal           | corporalis              | جـــمانى                  |     |                        |                              |                            |
| corporeal substance | corporalis substantia   | جوهر <b>جسمانی</b>        | 1   | by the absurdity of    | reductio absurda ad absurdum | برهان خلف                  |
| courage             | animositas              | شهامت                     |     | contradictory          |                              | - ,                        |
| courtesy            | humanitas               | ادب                       |     |                        |                              |                            |
| cowardice           | pusilla <b>nimitas</b>  | بزدلی                     |     | cause                  | causa                        | علت                        |
| cruelty             | crudelita <b>s</b>      | فساوت                     |     | the cause by accident  | causa per accidens           | علت بالعرض                 |
|                     |                         |                           |     | cause of itself        | causa sui                    | علت خود                    |

| the end of assimilation   | finis assimilations  | غایتی که جدب است     | daring            | aud <b>ax</b>          |                                                          |
|---------------------------|----------------------|----------------------|-------------------|------------------------|----------------------------------------------------------|
| the end of want           | finis indegentiae    | غایتی که حاجت است    | decree            | decretum               | باجرتت<br>حکم                                            |
| entity                    | entitas              | انتيت، موجودبت       | the decree of God | decretum Dei           | حس<br>حكم الهي، قضا و قدر                                |
| entities of reasons       | mentis entitates     | موجوديات عقلى        | deduction         | deductio               | عجم انهی، هند و ندر<br>فیاس                              |
| envy                      | invidia              | حسد                  | definite cause    | definita causa         | فياس<br>علت معين، علت معلوم                              |
| essence                   | essentia             | ذات، ماهیت           | dejection         | abjectio               | علت معين، علت سنوم<br>تذلّل                              |
| eternity                  | acternitas           | سرمديت               | derision          | irrisio                | مدن<br>استهزا                                            |
| eternal                   | aeternale            | سرمدى                | desire            | cupiditas              | اسهر!<br>خواهش                                           |
| evil                      | malum                | شر                   | desire            | appetitus              |                                                          |
| explanation               | explanatio           | تبيين                | despair           | desperatio             | میل<br>أ                                                 |
| explication               | e <b>x</b> plicatio  | شرح                  | despise           | despicere              | یاس<br>تحقیر                                             |
| extrinsic                 | extrinsecus          | ے<br>خارجی از خارج   | despondency       | abjectio               | بحقیر<br>تذلّل                                           |
|                           |                      |                      | determinate       | determinatum           |                                                          |
| fabrications              | ficta                | فرضيات               | determinate cause | causa determinata      | متعین، معین<br>علت متعیّن، علت معیّن                     |
| faculty                   | facultas             | قوه                  | determined cause  | causa determinata      |                                                          |
| the faculty of            | conceptus facultas   | قوة تصور             | determination     | determinatio           | علت متعیّن، علت معیّن<br>تا ب                            |
| conception                |                      |                      | devotion          | devotio                | موجبیّت<br>شینتگی                                        |
| the faculty of feeling    | sentiendi facultas   | قوه ادراک و احساس    | dictates          | decreta                |                                                          |
| favour                    | favor                | لطن                  | disdain           | dedignatio             | احکام<br>اهانت                                           |
| fearfulness               | timor                | جبن                  | disdain           | despectus (dedignatio) | اهاب<br>استحقار                                          |
| ferocity                  | saevitas             | درندهخویی، ددخویی    | disposition       | dispositio             |                                                          |
| fictions                  | ficta                | مجعولات              | distinct          | distinctum             | مزاج<br>- ا .                                            |
| final causes              | finales causae       | علل غاثی             | divine            | divinun                | متمایز<br>اف                                             |
| finite in its kind        | in suo genere finita | متناهی در نوع خود    | divine nature     | divina natura          | الهي<br>ا - ال                                           |
| the formal being          | esse formale idearum | وجود بالفعن تصؤرات   | divisible         | divisibile             | طبیعت الٰهی                                              |
| of ideas                  |                      |                      | duration          | duratio                | قبل نفسیم، فسمتهدیر<br>دیمومت، استمرار، پایندگی، دیرندگی |
| formal essence            | essentia formalis    | ذات بالفعل           | drunkenness       | ebrietas               | دیعومت، استمرار، پایندنی، دیرمدنی                        |
| formal essences           | essentiae formales   | دوات بالفعل          |                   | NA EL VILLE            | میکساری                                                  |
| fortitude                 | fortitud <b>o</b>    | ثبات                 | endeavour, effort | conatus                | کوشش برای حفظ ذات                                        |
| fortune                   | fortuna              | اتفاق، بخت           | emanation         | emanatio               | ,                                                        |
| ${\bf free}\ {\bf cause}$ | causa deliberata     | ے<br>علت آزاد، مختار | the imitation of  | affectuum imitatio     | فیض<br>محاکات عواطف                                      |
| freedom                   | libertas             | اًزاد <i>ی</i>       | emotions          | dicoudin innegati      | محانات عواظف                                             |
| free will                 | libera voluntas      | ارا <b>د</b> هٔ آزاد | emotion           | affectus               | .41                                                      |
|                           |                      |                      | emulation         | aemulatio              | عاطفه<br>تا -                                            |
| generosity                | generositas          | كرامت                | end               | finis                  | ر <b>ق</b> ابت<br>خار ت                                  |
|                           |                      | Ť                    |                   | MINIS                  | غايت                                                     |

| impulse            | impulsus                    | انگیزه، هوس          |
|--------------------|-----------------------------|----------------------|
| inadequate cause   | inadaequata causa           | علت غيرتام           |
| inclination        | propensio                   | تمايل                |
| indefinite         | indefinitum                 | نامحدود              |
| indignation        | indignatio                  | قهر                  |
| induction          | inductio                    | استقراء              |
| infinite           | infinitum                   | نامتناهي             |
| infinite intellect | infinitus intellectus       | عقل نامتناهي         |
| infinite power of  | potentia infinita cogitandi | قدرت نامتناهي فكر    |
| thought            |                             |                      |
| infinite nature    | infinita natura             | طبيعت نامتناهي       |
| injury             | injuria                     | آزار                 |
| intellect          | intellectus                 | عقل                  |
| intellection       | intellectio                 | تعقل                 |
| intelligence       | intelligentia               | فهم                  |
| internal cause     | causa interna               | علت داخلی            |
| intropid           | intrepidus                  | شجاع، بىباك          |
| intuition          | intuitio                    | -<br>شهود            |
| intuitive science  | scientia intuitiva          | علم شهودی            |
| intrinsic          | intrinsecus                 | داخلی، از داخل       |
| irrational         | irrationale                 | غيرناطق              |
|                    |                             |                      |
| jealousy           | zelotypia                   | غيرت                 |
| joy                | gaudium                     | خونىحالى، لذت        |
| joy                | laetitia                    | شادى                 |
|                    |                             |                      |
| kindliness         | humanitas                   | انسانیت، انسان دوستی |
| knowledge          | cognitio                    | شناخت معرفت          |
|                    |                             |                      |
| lemma              | lemma                       | حكم                  |
| longing            | desiderium                  | حسرت                 |
| love               | amor                        | عشق، حب              |
| lust               | libido                      | عشق، حب<br>شهوت      |
| luxury             | luxuria                     | شكمپرستى             |
| ·                  |                             |                      |

| given cause         | data causa         | علت معين                                       |
|---------------------|--------------------|------------------------------------------------|
| gladness            | gaudium            | خوشحالي                                        |
| good                | bonum              | خبر                                            |
| goodness            | bonum              | خير                                            |
| gratitude           | gratitudo          | حقشناسي                                        |
| grief               | dolor              | درد، رنج                                       |
|                     |                    |                                                |
| hatred              | odium              | خفرت                                           |
| heavenly body       | corpora coelestia  | جسم أسماني                                     |
| high mindedness     | generositas        | كرامت                                          |
| honest              | honestus           | شريف                                           |
| honesty             | houestas           | شرافت، تودّد                                   |
| honour              | honestas           | شرافت، صداقت                                   |
| honour              | gloria             | جلال، شکوه، سربلندی                            |
| hope                | spes               | اميد                                           |
| horror              | horror             | وحشت                                           |
| human bondage       | servitudo hominis  | بندگی انسان                                    |
| human mind          | mens humana        | ئفس انساني، ڏهن انساني                         |
| humanity            | humanitas          | انسانيّت                                       |
| humility            | humilitas          | فروتني، شكستەنفسى، خضوع                        |
| hypotheses          | ficta              | فرضبات                                         |
|                     |                    |                                                |
| idea                | idea               | تصور، علم                                      |
| The idea of God     | idea Dei           | علم خدا، تصور خدا                              |
| ideal               | ideatum            | متصور                                          |
| ideal essence       | essentia idealis   | ذات <b>مثالی</b>                               |
| ideas of non        | ideae rerumnon     | صور اشياء لاموجود                              |
| existent things     | existentium        |                                                |
| image               | imago              | صورت خيالى                                     |
| imagination         | imaginatio         | تغيل                                           |
| immanent-indwelling | immanens           | داخلی، باطنی                                   |
| immanent cause      | causa immanens     | علت داخلی، باطنی<br>ناپارسایی<br>ممتنع، ناممکن |
| impiety             | impietas           | ناپارسایی                                      |
| impossible          | impossibile        | ممتنع، ناممكن                                  |
| impudence           | impude <b>ntia</b> | وقاحت                                          |

| pantheism              | pantheismus             | همه حدایی            | macrocosm           | шастосовицѕ           | عالم كبير                    |
|------------------------|-------------------------|----------------------|---------------------|-----------------------|------------------------------|
| partial cause          | partialis causa         | عنت باقص             | modesty             | modestia              | تواضع<br>تواضع               |
| passion                | passio                  | انفعال               | melancholy          | melancholia           | ج <u>ہے</u><br>افسردگی       |
| passive                | passivum                | منفعل                | mental images       | mentis imaginationes  | ر-بی<br>تخیلات نفس، صور ذهنی |
| passive intellect      | intellectus passivus    | عنل منفعل            | memory              | memoria               | حافظه                        |
| passive nature         | natura passiva          | طبيعت منفعل          | microcosm           | microcosmus           | عالم صغير                    |
| perfect                | perfectum               | كامل                 | mind                | mens                  | َّا      ََّ<br>نفس، ذهن     |
| perceive               | percipi                 | ادراک، درک کردن      | mode                | modus                 | <b>ي</b><br>حالت             |
| perception             | perceptio               | ادراک                | modesty             | verecundia            | ب                            |
| philanthropy           | humanitas               | انسانیت، انسان دوستی | unodifications      | affectiones           | احوال                        |
| piety                  | pietas                  | پارسایی              | merriment           | hilaritas             | نتاط                         |
| pity                   | commiseratio            | دلسوزى               |                     |                       |                              |
| pleasure               | laetitia –              | شادی، لذت            | nature              | natura                | طبيعت                        |
| politness              | humanitas               | ادب، انسانیت         | nature natured      | natura naturata       | طبيعت طبيعت بذيرفته،         |
| postulates             | postulata               | اصول موضوعه          |                     | مخلوق                 | طبيعت طبيعت بذير، طبيعت      |
| potential intellect    | intellectus potentialis | عقل بالقوه           | nature naturing     | natura naturans       | طبيعت طبيعت آفرين،           |
| possible               | possibile               | ممكن، محتمل          |                     |                       | طبيعت خلآق                   |
| power                  | potentia                | قدرت                 | natural love        | amor naturalis        | عشق طبيعي، شوق طبيعي         |
| praise                 | pretium                 | ستای <i>ش</i>        | necessary           | necessarium           | واجب، ضروري                  |
| predetermined          | ${\bf pracederminatum}$ | از پیش مقدرشده       | necessity           | necessitas            | وجوب، ضرورت                  |
| pride                  | superbia                | استكبار، تكبر، عجب   | necessary existence | necessaria existentia | واجبالوجود                   |
| privation              | privatio                | فقدان، نیستی         | nobility            | nobilitas             | كرامت                        |
| property               | proprietas              | خاصبت                | nominalism          | nominalismus          | اصالت تسميه                  |
| proposition            | propositio              | نضيه                 |                     |                       |                              |
| proximate cause        | causa proxima           | علت قريب             | object              | objectum              | موضوع                        |
| proximate cause        | causa proxima           | علت قریب در نوع خود  | objective           | objectivum            | ارتسامی، عینی                |
| in its own kind        | in sui genere           |                      | objective being     | esse objectivum       | -<br>موجود ارنساسی، عینی     |
| pusillanimity          | pusillanimitas          | بزدلی                | ontological         | ontologicum           | وجودى                        |
| pusillanimous          | pusillanimis            | بردل                 | open handedness     | largitas              | گشاده دستی                   |
|                        |                         |                      | opinion             | opinio                | عقده                         |
| quiddity               | quidditas               | ماهيت                | origin              | origo                 | -<br>منشا                    |
|                        |                         |                      | over-estimation     | existimatio           | استعظام                      |
| realities              | realitates              | واقعيات              |                     |                       | •                            |
| reason                 | ratio                   | عقل، استدلال         | pain                | tristitia             | الم، درد                     |
| reduction to ignorance | reductio ad ignorantiam | احالة به جهن         | panpsychistic       | panpsvchicum          | همه ذيحياتي، همه ذيشعوري     |

## فهرست اصطلاحات ... ۳۴۳

| unity                    | unum             | وحدت                    |
|--------------------------|------------------|-------------------------|
| vacilliation of the mind | animi fluctuatio | تزلزل نفس، تذبذب، تردّد |
| vengeance                | vindicta         | انتقام                  |
| veneration               | veneratio        | احترام                  |
| virtue                   | virtus           | فضيلت، ثواب             |
| volition                 | volitio volendum | اراده جزئی              |
| voluptuousness           | luxuria          | شكمپرستى                |
| wavering of the mind     | animi fluctuatio | تزلزل نفس، تذبذب، تردد  |
| will                     | voluntas         | اراده                   |

|   | reduction to the           | reductio ad             | احالة به محال                  |
|---|----------------------------|-------------------------|--------------------------------|
|   | impossible                 | impossibilem            | <b>~</b> .                     |
|   | reg <b>r</b> et            | desiderium              | حسرت                           |
| : | remorse                    | remorsus                | ۔<br>افسوس                     |
|   | remote cause               | causa remota            | علت بعيد                       |
|   | rev <b>e</b> uge           | vindicta                | علت بعيد<br>انتقام             |
|   | repentance                 | poemitentia             | پشیمانی                        |
|   |                            |                         |                                |
|   | savageness                 | saevitas                | ددخویی                         |
|   | scorn                      | dedignatio              | اهانت                          |
|   | self-complacency           | acquiescentia in scipso | از خود خرسندی                  |
|   | self-despising             | abjectio                | تذلّل                          |
|   | self-love                  | philautia               | عشق به خود، حب نفس             |
|   | self sufficient            | per se sufficiens       | بینیاز از ماسوی                |
|   | $\mathbf{sham} \mathbf{e}$ | pudor                   | شرمسارى                        |
|   | sin                        | peccatum                | گناه                           |
| 1 | spontaneous movement       | spontaneo suo motu      | حركت خودبهحودي                 |
|   | state                      | civitas                 | مدينه                          |
|   | strength of character      | fortitudo               | ئبات                           |
|   | strength of the mind       | animositas              | شهامت                          |
|   | subject                    | subjectum               | موضوع                          |
|   | substance                  | substantia              | جوهر                           |
|   | substantives               | substantiva             | اسماء ذات                      |
|   | sympathy                   | sympathia               | خوشايندى                       |
|   | thankfulness               | gratia                  | سپاسگزاری                      |
|   | timid                      | timidus                 | ے دروں<br>حبان                 |
|   | timidity                   | timor                   |                                |
|   | thing                      | res                     | جبن<br>شيء                     |
|   | transcendentals            | transcendentales        | سىء<br>امور عامه               |
|   | transient cause            | causa transiens         |                                |
|   |                            |                         | علت خارجی، گذرا<br>حق<br>حقیقت |
|   | true                       | verum<br>verum, veritas | حق                             |
|   | truth                      | verum, vermas           |                                |
|   | understanding              | intelligentia           | نهم                            |

### فهرست اصطلاحات ٣٤٥

۵۵۱، ۱۵۶، ۱۹۷، ۱۹۲۸، ۲۴۴، ۱۹۲۱ 790,797 انت ۸۶ اهانت ۱۹۲ برهان اتّی ۲۳، ۲۶، ۷۴ برهان خلف ۱۷ برهان لمّي ۲۳، ۲۶، ۷۴ سيط ۴، ٥ تعد ۶، ۱۵، ۲۳، ۲۹، ۳۳، ۴۳، ۴۲، ۳۴، ۱۶، 74, 74, 44, 44, 44, 44, 74 بعد متخيّل ٣٣ تعد معقول ٣٣ بندگی ۲۱۶ بندگی انسان ۲۱۶ بزدلی ۲۱۲ بهت ۲۱۲ یارسایی ۲۵۰ یشیمانی ۲۰۷ تخيّل ٥، ١٩، ٤٧، ٤٨، ٨٤، ٩٨، ٩٩، ٥٠٠، 101, 601, 401, 711, 911, 771, 171, 171, 771, 201, 401, 081, 181, 181, 181, 081, 881, 181, ۸۶۱، ۶۹۱، ۱۷۰، ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۷۲، 441, 641, 841, 441, 081, 181, 781, 781, 681, 481, °P1, 7P1, 791, 691, 007, 707, 707, 707, ۵۰۲، ۸۰۲، ۱۱۱، ۱۲۲، ۳۲۲، ۳۳۰، 107, YP7, 187, 107, 107, 077

# افتخار ۲۰۳ افسردگی ۱۵۶، ۲۵۷ اله ۱۵۸، ۱۵۹، ۱۶۱، ۱۶۲، ۱۶۳، ۱۶۵،

اصول موضوعه ۱، ۲، ۱۱، ۹۵، ۱۴۳

اعجاب ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۵، ۳۰۳، ۲۰۴

۶۶۱، ۱۶۷، ۱۶۸، ۱۶۹، ۱۷۱، ۱۷۱،

771, 671, 371, 471, 471, 171,

1A1. OA1. YA1. PA1. \*P1. TP1.

۵۹۱. ۱۹۷. ۱۹۹، ۲۰۲، ۳۰۲، ۴۰۲،

0.7, 2.7, 4.7, .17, 717, 477.

ATT, 777, 877, 777, 677, 967.

707, 787, 687, 787, 887, 177,

AA7, 687, 7°7, 6°7

انتزاعي نفس الامرى ١٢٥، ١٢٨

انسان آزاد ۲۷۷، ۲۷۸، ۲۸۰

المفعال (انفعالات) ۳۰، ۷۱، ۱۴۱، ۱۴۳، ۱۴۴،

الوهيت بيست و سه، ٢٩٥

امکان خاص ۵۵، ۲۲۱

امکان عام ۲۲۱

امكان مطلق ۲۴

امور انتزاعی ۱۲۸

امور عامه ۱۱۷

انتزاعي ١٢٥

انتقام ۲۱۱

اندوه ۱۶۳

انسانیت ۱۷۱

اطمينان ۱۶۳، ۲۰۵، ۲۶۱

اعتباري نفس الامري ٥، ۴٠

اعبان ثابته ۳۸

| آزادی ۲۹۰، ۳۱۷، ۲۲۳                       | ارادهٔ آزاد ۲۶، ۵۴، ۵۶، ۶۱، ۷۵، ۲۸، ۱۲۸، ۱۳۵ |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------|
| آزادی انسان ۲۹۰                           | 144                                          |
| ابدآباد ۷، ۱۲، ۳۷، ۴۶، ۵۷                 | ارادة الهي ۱۳۰، ۱۳۷                          |
| اتحاد عاقل و معقول ۷۶، ۷۹                 | ارادهٔ جزئی ۱۲۸، ۱۲۹، ۱۳۰                    |
| اتصال اشیاء و علل ۷۸، ۸۲، ۸۳، ۱۰۱، ۲،۲،   | ارادهٔ نامتناهی ۵۳، ۱۳۳                      |
| 744.108                                   | ازخودخرسندی ۱۷۴، ۱۹۳، ۱۹۳، ۲۰۷، ۲۶۴،         |
| اتفاقي ۲۱۸                                | T8A                                          |
| اجسام خارجی ۱۰۶، ۱۰۷                      | ازل آزال ۱۲، ۳۷، ۴۶، ۵۷، ۵۸                  |
| احالة به جهل ۶۶                           | استحقار ۲۰۶، ۲۰۸                             |
| احالهٔ به محال ۶۶                         | استعظام ۱۶۸، ۲۰۲، ۲۰۸، ۲۶۲                   |
| احترام ۱۹۱                                | استکبار ۱۶۷، ۱۶۸، ۲۰۸                        |
| احكام عقل ۲۷۶                             | استهزاء ۱۹۲                                  |
| احوال ۱۴، ۱۵، ۱۸، ۲۰، ۲۹، ۷۶، ۱۰۱، ۱۱۵،   | اسماءِ ذات ٧                                 |
| ۱۹۲،۱۴۳،۱۴۰                               | اسماءِ صفات ٧                                |
| ادب ۲۱۴                                   | اشياء انتزاعي ١٢٨                            |
| ادراک ۷۱، ۷۳                              | اصحاب فضيلت ۲۹۴                              |
| اراد. ۳۶. ۲۷، ۳۸، ۲۹، ۲۵، ۵۲، ۵۷، ۵۹، ۶۶، | اصول متعارفه ۲، ۲، ۲۱، ۱۲، ۱۹، ۷۲، ۴۰، ۹۲،   |
| ۰۳، ۱۳۲، ۱۳۴، ۳۰                          | <b>۲</b> ٩٣                                  |

فهرست اصطلاحات

تداعی ۱۰۱

744

تشخّص ۷

حسم ۴، ۷۰

تَدُلُّ ٩ ، ٢ ، ۶۶۲ ، ۲۶۲ 751.770.717.191.184.186.186 تولولات نفس ۱۶۱، ۱۷۶، ۱۸۸، ۱۸۹، ۲۱۴ نصديق ١، ١٢، ١٨، ١٣٥، ١٣١، ١٢٤، ٢٢٩، تصور ۱، ۴، ۶، ۱۲، ۱۲، ۱۴، ۱۹، ۲۰، ۲۲، ۶۲, ۷۲, ۸۲, ۲۲, ۶۳, ۴۴, ۷۷, ۲۷, ۵۷, ۸۸, ۸۸ تصور آزادی ۱۸۶ تصور بسيط ١١٢ تصور تأم ۷۱، ۱۱۱، ۱۱۴، ۱۱۵، ۱۲۰، ۱۲۱، 771, 271, 771, 671, 061, 761, 177, 777 تصور تصور ۱۰۴ تصور حزئي ٨٢ تصور خدا ۴۲، ۴۳، ۴۴، ۷۶، ۳۰۳، ۲۱۳ تصور مبهم ۱۹۸ نصور مطلق ۱۱۲ تصور ناقص ۱۱۲، ۱۱۴، ۱۴۴، ۱۵۰، ۱۵۴، 777, X77, 777, 3P7, 3°7, 117 تعاریف بیست و نه، ۲،۱، ۶، ۲۱، ۱۴، ۹۰، ۲۲۰ تعتر ۷، ۸، ۱۷ تقليد عواطف ١٨٧ تکتر ۲۶۷، ۲۶۶ جامع افراد و مانع اغيار ۲۰ حین ۱۸۰، ۲۱۲

حلال ۲۰۲ حوهد ۲، ۳، ۴، ۵، ۶، ۷، ۱۰، ۱۱، ۱۲، ۱۴، ۵۱, ۶۱, ۷۱, ۸۱, ۱۱, ۴۱, ۴۱, ۲۱, ۲۲, ۲۲, 47, 67, 77, 87, P7, °7, 77, 76, °P حوهر حسمانی ۲۰، ۳۱، ۳۲، ۳۳، ۳۳ حده ممتد ۳۰، ۲۲، ۲۴، ۸۷ جوهر نامتناهی مطلق ۲۷، ۲۸، ۵۳ حوهر واحد شانزده، ۲۲ جوهريت ٨٣ حافظه ۱۰۲،۱۰۱ حالت کر ۱۲، ۱۲، ۱۶، ۱۶، ۲۲، ۲۴، ۷۳، ۲۴، 77, 64, 74, 77, 77, 87, 74, 74, 44, YP. ATI. 1 . 7. 6PT حالت غيرمسنقيم ٥٢ حالت مستقيم ٥٢، ٥٢ حرکت ۹۰، ۹۱، ۹۲، ۹۴، ۹۹، ۱۴۵، ۱۴۷، 700,705 حرکت خودبهخود ۱۵۰ حسرت ۱۷۷، ۲۱۰ حقایق سرمدی ۱، ۲۰، ۴۱، ۴۲ حقّ طبيعي ٢٥٢ حسد ۱۶۷، ۲۵۹ حسرت ۱۷۷، ۲۱۰

حکم سرمدی سیزده

حواش خارجی ۹۶

حیا ۱۸۰، ۲۰۶

حیات ۵۲، ۲۷۶

حواش باطنی (داخلی) ۹۶

حبوان بأبح ٣٨ خدا ۱، ۲، ۷، ۱۰، ۱۱، ۱۲، ۱۴، ۱۵، ۱۹، ۳۲، ۵۲، ۶۲، ۲۲، ۳۰، ۵۳، ۶۳، ۲۳، ۲۷، ۴۷، 74, 701, 701, 011, 411, 441, 147, T . T . T . T . T . T . T خشم ۱۸۲، ۲۵۹، ۲۶۰، ۳۰۱ خسس ۲۵۱ TT , TT X= خواهش ۷۳، ۱۲۸، ۱۲۹، ۱۵۴، ۱۵۶، ۱۵۹، .197, 371, 871, 671, 671, 781. 191, 191, 197, 397, 917, 117, 7/7, /77, 777, 777, 477, 477, 477, V67, A67, °Y7, /Y7, 7Y7, /A7, 747, 747, 647, 247, 287 حودش ۲۹۲ خيال ٣٣، ١٢٣ خم ۶۷، ۱۷۹، ۷۸۱، ۷۱۷، ۱۲۹، ۲۲۸، ۲۲۸، 177, 777, 877, 177, 777, 807, YAT, KAT, PAT, 097, 197, 797. °77, 777, 777, AA7 حبرخواهي ١۶٩ دلسوزی ۱۶۳، ۱۶۵، ۱۶۹، ۲۰۶، ۲۶۲، ۲۶۲ دهری ۷۲ دسوست ۱۰، ۲۲، ۲۴، ۷۲، ۸۰، ۲۰۱، ۱۱۰ 111.071,7V1, V.T. P.T. 117.017 ذات ۲, ۳, ۹, ۱۳، ۵۶, ۸۵, ۱۹۷ ذات انسان ۸۲، ۸۲، ۱۵۴، ۲۰۱، ۲۳۴، ۲۳۷، 777

ذات بالفعل ۳۸، ۱۵۲

دات حوهر ۲۱، ۷۹ ذاب خدا ۸، ۱۴، ۳۱، ۳۷، ۴۱ ذاب سرمدی ۸، ۲۲، ۲۸، ۵۱، ۵۲، ۵۲، ۵۲، ۱۲۵ 717,178 ذاب نامتناهی ۹، ۲۳، ۳۴ رقابت ۱۶۹ رنج ۱۵۶ روش هندسی بیست و نه، سی، سی و یک، ۱، 141.8.7 زمان محدود ۱۵۲ زمان بامحدود ۱۵۲ سين بالتَّجوه ١٤ سين بالدَّاتِ ١٢ سبق بالزَّمان ۱۴ سبق بالطّبع ١٤

سیاسگراری (حقشناسی) ۲۱۱ سربلندی ۲۱۰، ۲۱۲، ۲۶۸ سرمدی ۴۱، ۴۲، ۴۸، ۱۲۵، ۱۲۶، ۲۰۷ سرمدتت ۱۰، ۲۱، ۲۲، ۳۸، ۴۵،۴۱، ۲۲، ۲۲۱،

711, X.T. 117, 717, 717, 617, 717, 715

سعادت بیست و نه، ۲۹۰، ۳۱۲، ۳۱۷، ۳۲۲ سعادت برترين ٧٠

سکون ۹۰، ۹۱، ۹۲، ۹۴، ۵۲۱، ۲۵۲، ۲۵۲

شرافت ۲۵۰

سين بالماهيّة ١٤

ش: ۶۷، ۶۹، ۱۷۱، ۱۸۱، ۱۸۸، ۱۹۸، ۲۱۲، ۲۲۲، V/7, P/7, •77, 777, X77, /77,

777, 677, 777, 767, 867, 977,

197, 197, 897, 897, 987, 887,

· 17, 487, 487, 487, 887, · 0 · 7,

شرمساری ۱۷۲، ۲۱۰

شریف ۲۵۰

شوق ۱۷۸

شكم پرستى ٢١٣

شناخت متماير ۱۲۷

شهرتطلبي ٢١٣

شهود ۱۲، ۲۸۲

شهود عقلی ۲۱، ۲۲

شيء ممتد ۲۹،۲۹

شیفتگی ۱۹۱

صفات ثبوتبه ۸

صفات ذاتی ۶۱

صفات کمال ۸

صورت ۷۱ ۸۹

صورت دهنی ۷۱

TO1,189,108

صفت فکر ۱۳، ۴۲، ۴۲، ۵۳، ۷۳، ۷۲، ۷۷،

صفات نامتناهی ۸، ۲۲، ۲۳، ۲۲، ۷۳، ۷۹

صَدفه ۲۴

صانت ذات (اصل صيانت ذات. قانون صيانت 277, 767, 767, 667, 267, 767. ذات) ۱۵۲، ۱۵۲ P67, 027, 127, 127, 627, 0V1. ضرورت ۱۲، ۳۶، ۴۲، ۴۵، ۵۰، ۵۲، ۶۰، ۷۵ 7X7, XP7, Y°7, P°7, X/7 ضرورت ذات ۳۴، ۶۰ ضرورت سرمدی ۶۴، ۳۰۸، ۳۲۳ نک ۵۶، ۱۳۱، ۱۶۱، ۱۶۳، ۵۶ طبیعت ۱۷، ۱۸ شناخت تام ۱۲۴، ۱۲۶، ۳۱۰، ۳۱۳ طبیعت انسانی ۱۹، ۴۰، ۲۳۶، ۲۵۱ 41.11 طبیعت خدا ۳۰، ۳۶، ۵۴ طبيعت خلاَّق (فقال) ۲، ۳، ۵۰، ۵۱، ۵۲ شيء متفكّر ۲۹، ۷۷، ۷۷، ۸۲، ۸۲، ۱۴۵ طبیعت مخلوق (متفعل) ۵۰، ۵۱، ۵۲ طبيعت مطلق ٢٦ عاقل ۲۳ عالم صغير ۸۳، ۹۵، ۹۰۳ صفت (صفات) ۲، ۵، ۶، ۸، ۱۰، ۱۱، ۱۲، ۱۳، عالم کبیر ۸۳، ۹۵، ۱۰۳ 71, 61, 21, 11, 17, 17, 17, 17, 17, 17, عدم ملکه ۱۸ 47, P7, Y4, 44, TV, 4V, VV, XV, 4X عرض ۴، ۶، ۱۱ صفت تعد ۴۲، ۷۲، ۷۲، ۴۰۱، ۱۴۹، ۲۰۱

T. 8. T. D

طبعت الهي ١٩، ٣٠، ٣١، ٣٢، ٣٦، ٨٦، ٨٠، 710, 757, 700, 74, 04, 607, 737, 617 طبیعت جوهر ۱۷، ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۲۲، ۲۶، ۲۷، عشق ۵۲، ۷۳، ۱۲۸، ۱۵۸، ۱۶۰، ۱۶۱، ۱۶۳، 691, 191, 191, 791, 791, 791, ۵۷۱, ۷۷۱, ۱۸۱, ۲۸۱, ۴۸۱, ۵۸۱, ۷۸۲, ۸۸۲, ۱۶۲, ۳۶۲، ۵۶۲، ۹۶۲، ٠٠٦, ٣٠٢, ٢٠٢, ٩٠٢, ١١٢، ١٢٢، 717, 277, 277, 407, 027, 127, 797, 987, 797, 697, 707, 707,

علت قریب ۴۹ عشق به نفس ۲۰۸ علَّةالعلل ۶۶ عشق عقلانی ۳۱۴، ۳۱۵، ۳۱۶، ۳۱۷، ۳۱۸ عشق نامتناهی ۳۱۶ علب کلی ۳۵ عقل ۲، ۵، ۶، ۱۵، ۲۱، ۲۳، ۲۴، ۲۶، ۲۹، ۴۳، ۴۳، علت متعنن ۱۲ 76, AG, PR, •71, 771, 777, <del>2</del>77 علت مختار ۳۶، ۶۱ عقل الهي ١١٤، ١٨٩، ٢۴٢ علت مطلق ۳۵ عقل انسانی بیست و دو علت موجب ۱۲، ۳۵ عقل بالفعل ١٥، ٢٠، ٥١، ٥٢، ٥٣ ، ٥٨ ، ٥٨ علت ناقصه ۱۲، ۱۲ عقل بالقوه ٥٣، ٨٨ علت نامتناهی ۲ عقل خدا ۲۸، ۳۹، ۸۵ علت وحود ۸ ۳۰ عقل سرمدی ۳۲۱ علل غایی ۶۲، ۶۴، ۶۵، ۶۷، ۲۱۸ عفل فاعل ٥٣ علنهای نخستین ۱۸، ۱۴۱، ۱۹۹ عقل منفعل ۵۳ علم ۳۵، ۴۳ عقل متناهی ۱۳۲ علمالنفس بيست و هشت، بيست و نه عقل نامتناهی ۳۵، ۷۶، ۷۹ علم تام ۱۰۵، ۱۰۶، ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۰۹، ۱۱۱ علت ۱۵،۱۴ علم خدا ۸۶ علت أزاد ٦٣ علم شهودی ۱۲۵، ۱۲۰ علت باطنی ۴۰ علم ناقص ۱۱۱ علت بعيد ۴۹، ۸۲ علوم متعارفه ۱، ۲ علب بالذات ۲۰۷، ۱۶۱، ۲۰۷ علت بالعرض ٣٥، ١٤١ عواطف ۷، ۱۹، ۷۳، ۱۳۹، ۱۴۰، ۱۴۱، ۱۴۳، علت تامه ۱۲، ۱۲، ۳۶، ۱۴۲، ۱۴۳، ۲۲۵ 101, 981, 781, 181, 181, 181, علت حالٌ ۴۰ XY1, PX1, 1P1, 7P1, 6P1, 8P1, علت خارجی ۴۰، ۲۱، ۱۵۱، ۱۵۳، ۱۸۸، ۱۷۱، 791, 881, 107, 707, 707, 207, 707, 407, 777, 867, 887, 777 V-7, P-7, -17, 717, 717, 217, علت خود ۱، ۲، ۳، ۱۰، ۲۲، ۴۵، ۴۶، ۷۷، ۷۷ 717, 777, P77, °77, 777, <del>777,</del>

علت داخلی ۳۶، ۴۰، ۴۱، ۱۷۲

علت فاعلی ۱۲، ۳۵، ۴۶. ۵۵، ۷۲، ۷۷، ۱۶۰

علت ذات ۲۶، ۸ ۳۰

|                                                                     |                                             |                                      | 5                                                           |
|---------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| موجودات عقلي ١٣۶                                                    | VOT. 187, FRT. 177, AAT, OFT.               | قدرت عقل ۲۹۰                         | 707, 007, 207, 407, 717, 117.                               |
| موجودات متعالى ١١٧                                                  | 7 ° 7, 7 ° 7, 0 ° 7, 117, 117, 177          | قدرت فکر ۷۸                          | ٣٢٢                                                         |
| موجود بالفعل ٢                                                      | لطف ۱۶۵، ۲۰۶، ۳۶۳                           | قدرت مطلقه ۲۷، ۳۸، ۵۰                | غایت ۵۹، ۶۴، ۲۲۲                                            |
| موجود ضروری ۲                                                       | ماهیّات ۱، ۱۲، ۱۴                           | قدرت نفس ۱۵۰، ۲۱۲، ۲۱۲               | غرض ۵۹                                                      |
| موجود نامتناهی مطلق ۲، ۸                                            | ساهات ۱۷۲                                   | -<br>قدیم زمانی ۷۶                   | غیرت ۱۷۶                                                    |
| <br>موجودی الهی ۱۴۰                                                 | متناهی ۳، ۶، ۷، ۱۸، ۲۵، ۳۱، ۲۷، ۸۱          | ساوت ۲۱۲، ۱۸۳<br>قساوت               | غيرفغال ٧٥                                                  |
| موجودیت ۳۷                                                          | متناهی در نوع خود ۲، ۳، ۸، ۱۷               | تضایا ۷۳                             | فاعل بالاختيار ٩، ٣٤، ٥٢                                    |
| و برویات<br>میگساری ۲۱۳                                             | متناهی مطلق ۳                               | ·                                    | فأعل بالايجاب ٣۶                                            |
| میل ۵۲، ۱۹۲، ۱۵۴، ۱۷۸، ۱۹۷، ۱۹۷، ۲۰۱،                               | متنفّر ۱۸۱، ۱۸۸، ۳۰۵                        | قهر ۱۶۵                              | فاعل بالجبر ٩، ٣۶                                           |
| مین آن، ۱۱۱، ۱۵۱، ۱۸۸، ۱۱۸، ۱۰۱، ۱۰۱، ۱۰۱، ۱۰۱،                     | محاکات و تقلید عواطف ۱۶۳، ۱۶۸<br>           | کابالا نه                            | فاعل بالقصد ٥٢                                              |
|                                                                     | محال ۷۵                                     | کمال ۶۵، ۵۷، ۶۹، ۴۱۷، ۲۱۹، ۲۲۰، ۲۷۴، | Jan 1, 7, 70, 727, PAT                                      |
| نامتناهی ۳، ۶، ۱۷، ۱۸، ۲۷، ۳۱، ۴۴، ۴۵، ۲۷،<br>۱۸، ۸۲، ۱۲۶، ۱۴۴، ۲۳۲ | مختار ۹، ۳۶، ۱۲۸، ۱۸۷، ۱۹۰                  | ۳۱۴                                  | فروتنی ۲۰۷، ۲۶۴                                             |
|                                                                     | مشیّت مطلق ۶۱                               | كمال مطلق ۶۴، ۲۱۷                    | فضیلت ۱۳۷، ۱۴۱، ۱۹۳، ۱۹۴، ۲۰۹، ۲۰۲، ۲۲۲،                    |
| نامتناهی مطلق ۳. ۸، ۱۰، ۱۶، ۱۷، ۱۸، ۲۲.<br>۲*                       | مطلقا نامتناهی ۷، ۸، ۹، ۲۲، ۲۵، ۲۶، ۲۷، ۲۸، | کمال نامتناهی ۳۱۵                    | 777, 677, 277, 877, 877, 177,                               |
| **                                                                  | 710 .77, 77, 617<br>                        | کوشش ۱۵۳، ۱۵۴، ۱۹۸، ۲۱۱، ۲۳۷، ۳۴۰،   | ۸۹۲, ۹۹۲, ۹۹۲, ۰٬۳۱۰ ۲۲۳                                    |
| نامتناهی در نوع خود ۳، ۸، ۱۷، ۴۲                                    | معجزات ۶۶<br>معلول ۱۲، ۱۵، ۱۶، ۲۶، ۴۳، ۲۹۳  | <b>T</b> · 0                         | فعل ۳۶، ۴۲، ۴۳، ۴۸، ۵۰، ۶۱، ۱۳۹، ۱۴۳.                       |
| نجات ۳۱۷                                                            | مفاهیم ثانوی ۱۱۷                            | گشادەدستى ۲۸۵                        | 701, 717                                                    |
| شناط ۱۵۶، ۲۵۸                                                       | مفاهیم مشترک ۲۹، ۲۵، ۲۹، ۴۲، ۴۲، ۴۲، ۷۱،    | لالقتضا ٥٩                           | فقال ۱۲، ۲۲، ۴۳، ۲۷، ۱۲۴، ۲۵۲، ۱۹۸، ۱۹۸،                    |
| نظام اشیاء ۷۸، ۸۳                                                   | ۷۲۷، ۱۲۸، ۳۲۲، ۱۲۴                          | لاشیء ۲۳۸                            | 75F                                                         |
| نظام تصورات ۷۸، ۸۲، ۸۳، ۱۰۱، ۱۰۳، ۲۸۴                               | متألّم ۱۶۴، ۱۶۵، ۱۶۶، ۱۷۷، ۱۷۱، ۱۷۷،        | لاموجب ٤٧                            | فعالیت عقلانی ۱۰۴<br>فکر ۶، ۱۵، ۲۳، ۲۹، ۳۴، ۳۷، ۴۳، ۴۳، ۵۱، |
| نظام و اتّصال علّتها ۱۰۲، ۱۰۳                                       | ۳۰۵،۰۵۰،۰۵۰،۵۳۳                             | لاموجود ۲، ۱۳، ۷۶                    | ر ۶٫ ۳۷, ۷۷, ۹۷, ۲۸، ۴۸، ۱۱۱، ۱۸۲                           |
| نظام و ارتباط تصوّرات ۲۹۴                                           | ملتذً ۱۶۴، ۱۶۵، ۱۶۶، ۱۶۷، ۱۷۱، ۱۷۵، ۱۷۸،    | لأت ١٥٧، ١٥٨، ١٥٩، ١٩٠، ١٩١، ١٩٢،    | فيض ۲۹                                                      |
| نظام طبیعت ۵۴، ۱۴۰                                                  | ۲۱۰، ۲۰۴، ۱۹۳، ۱۸۶                          | 791, 181, 081, 881, •11, 111.        | قدرت ۲۵، ۲۶، ۳۹، ۴۷، ۵۲، ۵۹، ۵۵، ۵۷، ۱۳۵،                   |
| نظام معمول طبیعت ۹ ۰۱، ۱۱۰                                          | مــك <i>ن</i> ٥٥                            | 741. 741. 641. 841. 441.             | 771, 701, 701, 101, 777, 277,                               |
| مغرت ۱۵۷، ۱۵۸، ۱۵۹، ۱۶۰، ۱۶۱، ۱۶۴،                                  | ممکن خاص ۲۲۱، ۲۳۰، ۲۳۱                      | AY1, PY1, TA1, BA1, RA1, YA1,        | 747, 487, 447                                               |
| . 171, 171, 171, 471, 471, 481,                                     | ممكن عام ٢٢١                                | 791, 771, 691, 491, 881, 881,        | قدرت انسان ۲۳۴، ۲۳۷                                         |
| 781, 781, 781, 681, 881, 481,                                       | موجب ۹، ۲۷، ۴۸، ۵۰، ۵۳، ۹۲، ۹۱، ۱۱۰، ۱۱۰،   | 007, 707, 707, V07, 017, 717,        | ر ـ<br>قدرت بالفعل ۷۸                                       |
| ۸۸۱, ۶۸۱, ۱۶۱, ۹۶۱, ۴۰۲, ۶۰۲,                                       | 1.7, 177, 107, 177                          | 777, A77, 777, 777, 777, 207.        | قدرت خدا ۵۷، ۵۸، ۵۹، ۶۹، ۶۹                                 |
|                                                                     |                                             |                                      | •                                                           |

### فهرست اشخاص، كتابها، مكانها، و فرقهها

| 171. 611. 41. 677                        | اشخاص                                   |
|------------------------------------------|-----------------------------------------|
| اسپنسر ۱۷۳                               | آدم (نبی) ۲۷۷                           |
| استنو چهارده                             | آندره کرسون بیست و هفت                  |
| اسحق (نبی) ۷                             | آنسلم ٢٣                                |
| افلاطون ۲۵۱                              | آور باخ نوزده                           |
| اقلیدس ۱                                 | ابراهیم (نبی) ۷                         |
| اكلزياستس ٣٣٣                            | ابراهیم بن عزراء ۲۷۷                    |
| اميل بيست                                | ابن رشد ۵۵، ۱۳۴                         |
| انگلس بیست و دو                          | ابن سینا هفده، ۳، ۲۳، ۵۰، ۸۴، ۸۵، ۱۳۲،  |
| اسحق بن حنین شش، ۴، ۱۴، ۲۲۵، ۲۳۵، ۲۴۱    | 177, 167                                |
| اولدنبورگ چهارده، بیست و هفت، ۴، ۱۴، ۲۹، | ابن عربی (محییالدین) ۷۵                 |
| ۱۳۲ .۳۲                                  | این کمونه ۱۵                            |
| اوید ۱۷۳                                 | ابن مسکویه شش                           |
| دكتر باوميستر چهارده                     | ابن میمون هفده، ۳۵، ۳۵، ۶۰، ۷۵، ۷۸، ۷۹  |
| برونو دوازده                             | سید احمد (محشّی شغاء) ۵۰                |
| بل بیست و سه                             | ادگار کینه هیجده                        |
| بلینبرگ ۱۴۳                              | ارسطو نوزده، ۴، ۲۹، ۴۰، ۴۷، ۵۳، ۵۴، ۸۶، |
| بوریدان ۱۳۳                              | ۱۴. ۹۶. ۵۰۱، ۱۲۲، ۲۲۱، ۴۴۱، ۱۴۱،        |

#### ۳۵۲ اخلاق

77. 87. 00, 74, 64, 78. 277

117, 717, 207, 207, 27, 727,

707, 007, 107, 707, 007, 207

ساول مورتريا بارده

|            | فهرست اشخاص، کتابها، مکانها، و فرقهها ۳۵۵ |
|------------|-------------------------------------------|
|            | هندریک فان دراسپیک چهارده                 |
|            | هوگو باکسل ۳۹                             |
|            | هيوم هيجده                                |
|            | یاسپرس بیست و شش، ۶. ۱۰، ۱۱، ۳۷، ۲۳۶      |
|            | یاکوبی سی و یک                            |
|            | يشيباه يازده                              |
|            | يعقوب (نبي) ٧                             |
|            | يوهان هوده چهارده                         |
| 777        |                                           |
| ) T T      | كتابها                                    |
|            | آراء اهل المدينةالفاضلة ٢٥١               |
|            | اخلاق پنج، بیست و شش، ۹۶                  |
|            | اخلاق ناصری شش. ۱۶۷، ۱۸۰، ۱۸۲، ۲۰۶.       |
|            | P • 7 . 7 / 7 . • 6 7 . A 6 7 . P 6 7     |
|            | اخلاق نیکوماخس هشت، بیست و هفت. ۱۴۰       |
| ہار        | اساسالاقتباس ۱                            |
|            | اشارات ۲۳، ۳۱۵                            |
|            | اصول فلسفة دكارت بيست و چهار              |
|            | اصول هندسه ۱                              |
| 1. 19, 10, | الهيات و سياست بيست و دو، بيست و سه، ١٥٢، |
| 794,       | ۸۵۱، ۵۵۲، ۷۷۲، ۲۱۳                        |
|            | انجيل ۲۷۷                                 |
| ت          | ايضاحالمفاصد ۴<br>:                       |
|            | יוֹגער זַרַ מַּ                           |
|            | تجريدالاعتقاد ٣٧                          |
|            | تحریر اقلیدس ۱                            |
|            | تعریفات ۱۰<br>-                           |

تفكّرات مابعدالطبيعي ٢٧

| دكتر لامبرت بيست و هشت                |   |
|---------------------------------------|---|
| لايبنيتس چهارده، ۸۵                   |   |
| لاهيجي، عبدالرزّاق ٣٧                 |   |
| لسلی استفن بیست و دو                  |   |
| لسینگ بیست، بیست و یک                 |   |
| دكتر لند دوازده، نوزده                |   |
| ماركس هيجده، بيست و دو                |   |
| مسیح (نبی) ۲۷۷                        |   |
| منسح بن اسرائيل بازده                 |   |
| موسى (نبي) هفده، هيجده، نوزده،        |   |
| مولوی ۲۰۰. ۲۱۶                        | · |
| دكنر مير شانزده، بيست و پنج، ٢٩       |   |
| نرون ۲۳۷                              |   |
| نجم الدوله، ميرزا عبدالغفار ١         | I |
| نواليس هيجده                          |   |
| وان ولدن چهارده                       |   |
| وان ولوتن بیست و سه، بیست و چه        |   |
| وردزورث بیست و دو                     |   |
| ولتر هيجده                            |   |
| ولف بیست و پنج                        |   |
| ولفسن پنج، سي و يک، ۲، ۴، ۸، د        |   |
| ۷۵، ۶۰، ۵۶، ۴۷، ۴۸، ۴۱۲،              |   |
| ويكتور كوزن بيست                      |   |
| ویل دورانت س <i>ی</i> و دو، بیست و هف |   |
| ويندلبند ٧٨                           |   |
| هابز ده، ۱۱                           |   |
| هامفری دیوی بیست و دو                 |   |
| هاینه بیست و یک                       |   |
|                                       |   |

هگل یازده، هیجده، ۲، ۵، ۸، ۱۱، ۳۷، ۵۲

سعادت، اسماعیل هفت بيكن دوازده سلیمان (نبی) ۲۳۳ بويل چهارده سنکا ۲۳۷ پانوسي، استفان هفت سيسرون ٢١٣ يتر ۹۹، ۱۲۴، ۱۸۶، ۲۴۵، ۲۴۶ سيمون دووريس ١ 1, 99. 771. 901. 677. 99. شكسيير ١٧٣ یلخانف بیست و دو ىل ژانە بىست شلابر ماخر بیست و یک يورجوادي، نصرالله هفت شلی بیست و دو شلینگ بیست و یک یولوک ۵، ۲۱۷، پنج، بیست و سه پونتیان فانهاتم بیست شوينهاور هيجده تن بیست دكتر شولر شانزده توماس آکویناس دوازده، هفده، ۲۳، ۵۱ طوسى (نصيرالدين) شش، ١٣٢، ٢١٤، ٣١٥ جامعة بن يهود ٢٣٣ عمادي، كاظم بيست و هفت حان اسکانس ۵۰ عیسی (نبی) هفده، هیجده، نوزده، ۲۷۷ جان دريت چهارده غزالي (ابوحامد) ۱۳۴ جان هود ۱۲ فارابی پانزده، ۷۴، ۲۵۱ حرجانی ۱۰ فاندنانده دوازده داكوشتا دوازده فردوسي ۲۱۶ دکارت دوازده، هیجده، نوزده، بیست و چهار، ۴، فروغی شانزده، ۸۶، ۸۷ 77. 76. AP. V.1. 071. 771. 771. فیخته بیست و یک 111, 111, 611, 211, 471, 201, كاسيريوس بيست و چهار 791, 190, 197 کانت بیست و یک رتان بیست و سه كلارا ماريا دوازده ژرژ ساند بیست و بک كولروس شانزده زودروا بيست كولريج پنج، بسبت و دو، بيست و شس ژوکیم ہنج گرگوري هيجده ژول میشله بیست و بک گوته نوزده، بیست و پنج زیلسن ۷، ۸، ۵۱

لامارنین بیست و یک

### فهرست اشخاص، كتابها، مكانها، و فرقهها ۳۵۷

بنی اسرائیل ۷، ۲۷۷ وربورگ چهارده، بیست و شش ثنویه ۳۵ هلند يازده، پانزده، نوزده دكارتيان هيجده، نوزده، ۶، ۱۲۰ هیدلبرگ پانزده رواقیان ۱۵۲، ۱۵۳، ۲۱۳، ۲۳۶، ۲۳۷، ۲۹۰ يونان شش عبرانیان ۷۹ ماترياليسم ديالكتيك بيست و دو فرقهها ارسطوئيان ۴۷، ۵۳، ۹۱، ۹۲۰ مشائیان ۱۵۳ معتزله ۲۵، ۶۵، ۸۰ اشاعره ۶۰، ۶۵، ۷۵ هاتميسم بيست اصحاب تسمیه ۱۲۸ يونانيان ٥٠ امامته ۵۵

# ۳۵۶ اخلاق

کتاب نفس ۱۴۵، ۱۱۳، ۱۴۰ تقویم ۱۷۳ كالالالارده تلمود يازده کشّاف ۱۰، ۱۳، ۷۰، ۱۱۷ تورات ۳۵ تهافت التهافت ۱۳۴ كشف المراد ٤٥ محيى الدين بن عربي ٧٥ تهافت الفلاسفه ١٣٤ تهذيب الاخلاق و تطهير الاعراق شش، ٢٥٨، مقاصدالفلاسفه ۱۴ نشرية اختصاصي فلسفه ٧٢، ١٢٠ دلالةالحائرين هقده، ٥٩، ٥٩، ٧٥ نحات ۳، ۷۹، ۸۴ رسائل اخوان الصفا بيست و هشت نامهها بيست و پنج، ١٣٧ رسالة اصلاح فاهمه بيست و چهار، ۱۱، ۱۱۲، 110,118 مكانها رسالهٔ دفاعیه بیست و سه

> رسالهٔ سیاست بیست و شش بيست و هفت رسالهٔ مختصره بیست و سه، بیست و چهار، ۱۵،

> > ٣١٧، ٨٩، ٩٩، ٩٧، ٧١٣

سرماية ايمان ٣٧

رسالة حدود ۴

رسالة روميان ١٣٧

الشماع الطبيعي ١١٢ شرح اشارات ۱۳۲

شفاء ۴، ۵۰، ۸۴، ۱۱۴

شرح اصول فلسفة دكارت بيست و چهار،

بیست ریبج، ۱۹

الطبيعه ۴

عشقها ۱۷۳

عهد عتيق ٢٣٣، ٣١٧

غير الفرائد ١٢، ١٢٢، ١٧٢

فلاسفهٔ بزرگ بیست و هفت

فصوص الحكم ٧٤، ٧٤

آلمان بيست، بيست و دو

أمستردام بازده، سيزده، چهارده، هيجده،

انگلستان بیست و یک، بیست و دو

اوترخت بانزده

اوركرك سيزده

تهران پنج، هفت، ۷۲، ۱۲۰

سورين بيست

راینسبورگ سیزده، بیست و چهار، بیست و پنج،

بيست و شش

روسیه بیست و دو

עפא 237

فرانسه سيزده، بيست

قرطبه ۲۳۷

كينهاك جهارده

لاهه چهارده، پانزده، بیست و سه، بیست و شش

ليدن سيزده

Works of Aristotle, New York, 1941.

Bernard Frederick "Spinozism" *The Encyclopedia of Philosophy.* vol. 7, America, 1972.

Colerus John. The Life of Benedict De Spinoza, London 1706.

Copleston, Frederick, A History of Philosophy, vol. 4, New York, 1963.

Creighton, James. E, "Spinoza" The Encyclopedia American, vol. 25, 1962.

Descartes, Discourse on The Method, America, 1969.

Descartes, Meditations, America, 1969.

Descartes, The Principles of Philosophy, America, 1969.

Elwes, R.H.M. Introduction to the Chief Works, New York, 1951.

Emery Stephen A, "Spinoza" Encyclopedia International, vol. 17, 1973.

Gregory, T.S. Introduction to Spinoza's Ethics, London, 1967.

Gilson Etienne, God and Philosophy, Yale University press, 1941.

Gilson & Thomas Langan, *Modern Philosophy*: Descartes to Kant, New York, 1968.

Hamphire stuart, Spinoza, America, 1970.

Hegel, *The History of Philosophy*, vol. 3, translated from the German by E.S. Haldane and Frances H. Simouse, London, 1955.

Hegel, Logic, New York, 1951.

Höffding, Harald, A History of Modern Philosophy (translated from the German edition by B.E. Meyer) vol. 1, America, 1955.

Jaspers Karl, Spinoza (translated by Ralph Manheim, New York & London, 1974.

Joachim Harold H., A study of the Ethics New York, 1964.

Kant, Critique of the Teleological Judgements translated by J.H. Bernared New York, 1961.

Leon Roht, "Jewish Thought in the Modern World" the legacy of Israel, London, 1953.

M.KE, "Spinoza" Encyclopedia Britannica vol. 21, 1973.

Macintyre Alasdair, Spinoza, Bendict (Baruch), The Encyclopedia of Philosophy, vol. 7, America, 1972.

# ىنابع

#### فارسی و عربی

آندره کرسون. فلاسفهٔ بزرگ، ترجمهٔ کاظم عمادی، تهران، چاپ دوم. اینالندیم. الفهرست، قاهره.

ابن ميمون. دلالةالحائرين، تحقيق دكتر حسين آتاي، انقره، ١٩٧٤.

اخوانالصفا. رسائل، بيروت ١٣٧۶ هـ ١٩٥٧ م.

ارسطو. اخلاق نيكوماخس، ترجمه اسحقبن حنين، كويت، ١٩٧٩.

ارسطو. رسالة النفس، ترجمهٔ اسحق بن حنين، قاهره، ١٩٥٤.

ارسطو. الطبيعه، ترجمهٔ اسحق بن حنين، قاهره، ١٣٨٤-١٩٤٢.

تهانوي محمد اعلى بن على. كشاف اصطلاحات الفنون، كلكته، ١٨٤٢.

جيمز هاكس. قاموس كتاب مقدس، تهران، ١٣٤٩.

حفني دكتر عبدالمنعم. الموسوعةالنقديه للغلسفة اليهوديه، بيروت، ١٤٠٠ هـ ١٩٨٠ م.

حلّى علاّمه جمال الدين. كشف المراد، قم.

سبزواری ملاهادی. غررالفرائد، تهران، ۱۳۶۷ ق.

طوسى، نصيرالدين. اساس الاقتباس، تهران، ١٣٢۶.

طوسی، نصیرالدین. اخلاق ناصری، تهران، ۱۳۶۰.

طوسى، نصيرالدين. تحرير اقليدس، تهران، ١٢٩٨ ه.ق.

فارابي. فصوصالحكم، شرح مهدى الهي قمشهاي، تهران، ١٣٤٥.

فروغي محمدعلي. سير حكمت در اروپا، تهران.

لاهيجي عبدالرزاق. سرماية ايمان، بمبئي، ٢ ١٣٠.

مسكويه ابوعلى احمدبن محمد. تهذيب الاخلاق و تطهير الاعراق، بيروت، ١٣٩٨.

نجم الدوله ميرزا عبدالغفار. اصول هندسه، تهران، ١٣١٨.

## انگلیسی

Aristotle, "Nicomachean Ethics" (Ethica Nicomachea) translated by W.D. Ross, The Basic Works of Aristotle, New York, 1941.

Aristotle, "Physica" translated by R.P. Handle and R.K. Gaye, The Basic Works of Aristotle, New York, 1941.

Aristotle, "On the Soul" (De Anima), translated by J.A. Smith, The Basic

G.H.R. Parkinson, Spinoza's Theory of Knowledge Oxford, 1954.

Pollock Frederick, Spinoza, His Life and Philosophy, New York, 1966.

Ratner Joseph, The Philosophy of Spinoza, New York, 1927.

Ross Divid, Aristotle, London, 1966.

Spinoza, political Treatise, translated by R.H.M. Elwes, New York, 1955.

Spinoza, principles of Descartes, translated by Frank A. Haybs, New York.

Spinoza, Short Treatise on God, Men and his Well-being, translated by Wolf, America, 1958.

Spinoza, *Theologico-Political Treatise*, translated by R.H.M. Elwes, New Yrok, 1955.

Treatise on the Correction of the Understanding, translated by T.S. Gregory, London, 1967.

S. Paul kashap, Spinoza's Use of Idea Spinoza New Perspectives, America, 1978.

Thomas Aquinas, Summa Theologica, vol. 1, translated by Chicago, 1952.

Wild John, Introduction to Spinoza' Selections, America, 1958.

Will Durant, The Story of Civilization vol. 8, New York, 1693.

Will Durant, The Story of Philosophy, New York, 1951.

Windelband Wihelm, A History of Philosophy, vol. 2, New York, 1958.

Wolfson Harry Austryn, The Philosophy of Spinoza, New York, 1969.